Individualisierung, Pluralitdt von Lebenslagen und Lebensformen in Ehe und Familie
Eine Anfrage und Herausforderung fiir Kirche, Theologie und Pastoral

- Kirchlich theologische Grundeinstellung:

FUr die Bewertung der Chancen und Risiken der Ausdifferenzierung der
verschiedenen Lebensgestalten von Ehe und Familie gilt, was Lumen gentium in
seinem Einleitungssatz sinngemaR so formuliert hat: Die Néte, Angste, Sorgen und
Hoffnungen der Menschen heute sind auch die Sorgen, Fragen und Hoffnungen der
Christen und der Kirche.

- Theologischer Ansatz:

Gnade baut auf der Natur auf. Die Natur des Menschen ist immer auch seine
gesellschaftliche Natur; zur menschlichen Natur gehdren die gesellschaftlichen Krafte
und Prozesse, in denen die Menschen stehen. Dazu gehért auch die gesellschaftlich
gepragte konkrete Lebenslage der Menschen, welche ihr Leben in Ehe und Familie
mitbestimmt. Darum gehort zum kritisch-konstruktiven Umgang mit der heutigen
Wirklichkeit der Menschen die Frage, wie in diesen Prozessen und Lebenslagen ein
Ort der Gnade gesehen werden kann.

Wenn Theologie und Kirche die gegenwartigen Realitaten in Licht und Schatten
(Familiaris consortio) als gegeben respektiert, wird sie fahig zu einem kritisch
-konstruktiven Umgang mit den Phanomenen der Moderne.

- Kritisch- konstruktiver Umgang mit der Ideologie der Moderne:

Die Ideologie der Moderne im Bezug auf personliche Lebensgestaltung lautet:
Alles ist machbar, planbar, wahlbar, revidierbar. Das Leben des Menschen besteht
gewissermalden in der Ausweitung seiner biographischen Optionen und
Wahlmoglichkeiten. Im Rahmen eines ideologischen Umgangs mit diesem
Phanomen wird die Wahlbiographie als Norm zu einem ideologischen Konstrukt:
Jeder Mensch soll auf die dem Markt der Mdglichkeiten gebotenen
biographischen Versatzsticke zu seiner Individualbiographie
"zusammenbasteln”. Diese Marktsituation schenkt nicht nur neue Freiheiten,
sondern sie hat auch spezifische Kosten: allzu groRe Komplexitat,
Unubersichtlichkeit, Unsicherheit. Die Freiheit wird zu einem Muss, das
Menschen in vielfacher Weise herausfordert und nicht selten tGberfordert.

- Die Marktsituation hat auch Opfer:

Die Individualisierungschance gilt nicht fur alle in gleicher Weise. Der Markt schafft
auch Benachteiligungen und Benachteiligte ("Arme"). Zu diesen Benachteiligten
gehoren diejenigen, die nicht so mobil sind, um an alle Mdglichkeiten
"heranzukommen". Benachteiligt sind auch diejenigen, die nicht gentugend
Ressourcen besitzen ( materielle, physische und psychische Krafte), um die Vielfalt
des Angebots zu nutzen.

- Zu diesen Benachteiligten gehoren gerade die Familien, die ja durch ihre
Lebenssituation auf vielfaltige Weise gebunden sind. In seinem Artikel
"Pluralisierung und Polarisierung der Lebensformen in Deutschland" (s.
Materialsendung) weist Klaus Peter Strohmeier nach, dass die Chance der
Erweiterung der biographischen Maglichkeiten des Individuums fur solche
Menschen, die Familie, d. h. Bindung an Kinder wahlen, nur begrenzt gilt und
dass die viel genannte Vielfalt der Lebensformen eher fur die Menschen zutrifft,
die auf Kinder (Familie) verzichten.



Auf die problematische Seite der Individualisierungsideologie weist auch der
Sozialwissenschaftler Klaus Wahl hin, dessen Thesen der 5. Familienbericht
(1994) wie folgt zusammenfasst:" Er bezeichnet als Mythos der Moderne das
Gesellschafts- und Weltbild des Fortschritts, die Verheillungen des
selbstbewussten, autonomen Individuums und der liebesbegrindeten Familie.
Diese gesellschaftlich anerkannten Ziele konfrontiert er mit der realen
gesellschaftlichen Modernisierung, um damit aufzuzeigen, welche Konsequenzen
das Ergebnis dieser Konfrontation flr die individuelle und familiale
Lebensmoglichkeit hat. Mangelnde Anerkennung, berufliche Misserfolge, nicht
geglickte Aufstiegshoffnungen kénnten die Selbstachtung der Massen derart
beeintrachtigen, dass sich die Aggression gegen die eigene Person richtet, in
psychosomatischen Reaktionen, Depressionen oder suizidalen Impulsen, aber
auch im sogenannten stummen Leid". Klaus Wahl weist nach, dass diese
Situation der nicht erflllten VerheilRungen der Moderne einer der Ausléser von
familialer Gewalt ist.

Der Verhei3ung, dass alles moglich ist, entspricht der Anspruch, dass jeder fur
alles selbst verantwortlich ist und somit alles selbst leisten muss. Dieser
neuzeitliche "Gotteskomplex" (Horst Eberhard Richter) findet im Blick auf Ehe und
Familie auch seinen Ausdruck in der quasi religidsen Uberhéhung von
Partnerschaft und Liebe, in der Liebe als "Nach- Religion" (Ulrich Beck).
Menschen suchen den letzten und tiefsten Sinn ihres Lebens, letztes Gliick und
Lebenserflllung, ihr Ein-und-Alles in der Liebesbeziehung. Durch diese
Uberhdhung von Partnerschaft als "letzte Wirklichkeit", als selber zu gestaltender
Himmel auf Erden, wird die Partnerschaft selbst korrumpiert, weil systemisch
gesprochen, die (letzte) Sinnfrage nicht im System der kleinen Lebenswelt zu
I6sen ist, sondern in den Bereich des Religidsen, der Gottesfrage und der
Gottesbeziehung gehdrt. Gerade hier ist die heilende und erlésende Botschaft
des Evangeliums notwendig, dass wir Menschen einander das Heil nicht zu geben
brauchen, dass wir nicht alles in Partnerschaft und Liebe finden und suchen
mussen. Gott, als letzter Urgrund meines Lebens, ist derjenige, der mich vom
Allmachtswahn und Gluckswahn erldst und mir so die Freiheit gibt, verséhnt und
vielleicht sogar mit Humor mit der Begrenztheit menschlicher Beziehungen
umzugehen, und der uns hilft, das Glick des Fragments zu wurdigen und zu
geniellen. Die in der Gottesbeziehung geschenkte Relativierung der Endlichkeit
I6st die Uberforderung auf und setzt gerade so Krafte frei, in der Begrenzung zu
tun, was maglich ist. Bei diesem Abschied vom kindlichen Allmachtswahn kann
die christlich-kirchliche Erfahrung wieder zum Tragen kommen, dass der Christ
nicht nur im Blick auf Gott, sondern auch im Blick auf die Gemeinschaft der
Christen sich helfen lassen darf; dass es keine Krankung seiner Autonomie ist,
Hilfe, Solidaritat und Zuwendung in Anspruch zu nehmen, sondern das
Verwiesen- und Angewiesensein letzter Ausdruck von dem ist, was Christen
meinen, wenn sie sagen, dass jeder Mensch Abbild des Dreifaltigen Gottes ist,
der ja in sich absolute Bezogenheit und Verwiesenheit ist. Die Begrenztheit wird
gerade so zum Ort der Verwiesenheit als Geschenk von Gemeinschaft.

Zu den Widersprtichen des Individualisierungsprozesses gehort auch folgende

Einsicht von Ulrich Beck:

"Der Einzelne wird zwar aus traditionalen Bindungen und Versorgungsbeziigen herausgeldst,
tauscht dafur aber die Zwange des Arbeitsmarktes und der Konsumexistenz und der in ihnen
enthaltenen Standardisierungen und Kontrollen ein... So wird gerade die individualisierte
Privatexistenz immer nachdricklicher und offensichtlicher von Verhaltnissen und Bedingungen
abhangig, die sich ihrem Zugriff vollstandig entziehen ...Die Individualisierung greift also

gerade unter gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, die eine individuelle verselbstandigte
Existenzfihrung weniger denn je zulassen. Standisch gepragte klassenkulturelle oder familiale



Lebenslaufrhythmen werden Uberlagert oder ersetzt durch institutionelle Lebenslaufmuster
" (Ulrich Beck, Risikogesellschaft, 211).

Christliche Theologie muss auf der Basis ihrer Grundiberzeugung, dass jeder
Mensch als Ebenbild Gottes einmalig und unverwechselbar ist und das Recht hat,
als er selbst gesehen zu werden, diese neue "Standardisierung" der Individualitat
kritisieren. Dabei kann sie darauf hinweisen, dass diese Kritik nicht aus Angst vor
Individualisierung geschieht, sondern im Gegenteil die Individualisierungsdebatte
produktiv und kreativ radikalisiert, indem sie in ihrer Kritik wieder auf die
ursprunglichen Wurzeln dieses Individualisierungsprozesses verweist, namlich die
befreiende Botschaft, dass jeder Mensch vor Gott einmalig und unverwechselbar
ist und das Recht hat, in seiner individuellen Wurde gesehen zu werden. Die
christliche Kritik am Individualisierungsprozess macht sich also stark fur das, was
die eigentliche Grundlage des Individualisierungsprozesses ist, sich aber gerade
in der "Generalisierung" dieses Prozesses aufzuldsen scheint: ndmlich das
Individuum in seiner personalen Wirde und konkreten Einmaligkeit.

- Diese Unverwechselbarkeit des Einzelnen ist nicht nur eine Option christlicher
Theologie, sondern ist gewissermallen Grundoption christlichen Lebens: Kirche
und Gemeinde wollen und sollen der Raum sein, in dem jeder Mensch seine
Unverwechselbarkeit in seinem Reichtum und seiner Begrenztheit zur Sprache
bringen kann, wo er im Miteinander der Christen erfahrt, dass er Ansehen hat,
und sich sehen lassen kann, weil er von Gott angesehen wird. Gerade die
Diskussion Uber den Umgang mit wiederverheirateten Geschiedenen unter dem
Aspekt der Glaubwurdigkeit von Kirche zeigt, wie sehr die Menschen und die
Christen in unserer Gesellschaft erwarten, dass in der Art, wie Kirche mit den
wiederverheirateten Geschiedenen umgeht, der Einzelne in seiner
unverwechselbaren Lebens- und Liebesgeschichte, und in seiner konkreten
Situation gewdrdigt wird. Die Wiirde des Individuums besteht geradezu darin, in
der Einmaligkeit seiner Begrenzung und Geschichte gesehen zu werden . Das
An-Sehen in der Gemeinde hebt die Unsichtbarkeit der standardisierten
Individualitat auf und gibt jedem sein Gesicht.

- Die Ideologie der unbegrenzten Wahlmaoglichkeiten verleugnet die Realitat von
Gebundenheit und Vorgegebenheit, leugnet, dass Bindung und das heif3t
Begrenzung der Optionen zum Leben des Menschen dazugehort. Die
Eingrenzung der Wahlmadglichkeiten durch verbindliche Entscheidung und
Bindung ist geradezu eine Anerkenntnis der Endlichkeit des Menschen. Viele
Ehepsychologen und Familientherapeuten weisen uns darauf hin, dass die
Entschiedenheit in der Verbindlichkeit einer Entscheidung (z.B. zu heiraten) eine
wesentliche Stufe in der Entwicklung einer Partnerschaft ist, dass sich
gewissermalden durch die Begrenzung nach auf3en, die Moglichkeit der Liebe
nach innen erweitert, indem zum Beispiel ein Paar sich jetzt im Rahmen dieser
Entscheidung fahig fuhlt, ein Kind zu bekommen. Entscheidung und
Verbindlichkeit missen nicht in die Enge fihren, sondern sind im Gegenteil oft
Voraussetzung dafur, dass unverwechselbare Lebensgestalten wachsen konnen.

Die Option der unbegrenzten Wahl verleugnet auch - wie uns die Familientherapie
zeigt - aus welchen Loyalitatsbindungen wir alle kommen, wie sehr uns solche
Loyalitaten wichtig sind, wie sehr sie unsere Lebensentscheidungen, z. B.
Partnerwahl, beeinflussen und wie tief die Sehnsucht von Menschen ist, beieinander
beheimatet zu sein und einen Ort zu haben, wo sie hingehoéren. Die
Familientherapeutin Rosemarie Welter-Enderlin weist uns darauf hin, dass alle



Gestaltungsprozesse in Partnerschaften, in Ehe und Familie, heute letztlich darum
kreisen, die beiden Pole, Flugel zu haben, d.h. sich in die Weite der Freiheit zu
entfalten und zu wachsen, und Wurzeln zu haben, d.h. sich zu grinden und im
Vertrauten zu beheimaten, in eine gute Spannung und Balance zu bringen.

- Im Blick auf die Realitat der Individualisierungsprozesse und der faktisch
vorhandenen Wahlzwange sollten Theologie und Kirche positiv wurdigen, dass
durch die Komplexitat der Lebenslagen viele Revisionen von
Lebensentscheidungen und Lebenssituationen durch duflere Umstande geboten
sind und nicht allein eine Sache der Wahl sind. Durch die Ausdifferenzierung der
Gesellschaft in die verschiedenen, relativ autonomen Teilsysteme missen
Ehepaare und Familien (als schwachstes System) ihr Leben um die
Anforderungen der anderen Systeme herum jeweils individuell organisieren.
Diese erzwungenen tagtaglichen und alltaglichen Aushandlungsprozesse sind
tagtagliche Wahlprozesse, die Ehepaaren und Familien von auf3en auferlegt sind.
Dass solche komplexen Revisions- und Aushandlungsprozesse auch zu
Problemen fuhren und scheitern konnen, mussten Gesellschaft und Kirche
deutlicher sehen und wurdigen. Gerade die Kirche, aber nicht nur sie, neigt dazu,
individuell (als Versagen) zuzuschreiben, was strukturell bedingt ist. Im Kontext
einer christlichen Option flir Barmherzigkeit ware es ein wichtiger Dienst der
Kirche an den Menschen - und sie hat doch im Umgehen mit Begrenztheit und
Scheitern eine reiche pastorale und geistliche Erfahrung -, wenn sie nicht durch
moralische Schuldzuschreibung im Blick auf die scheinbare "Bindungsunfahigkeit"
und "Bequemlichkeit" ohnehin vorhandene Gefiihle des Ungentgens und der
Schuld verstarkt, sondern wenn sie, die "Beanspruchung" der Betroffenen
anerkennend und die Komplexitat ihrer Situation wirdigend, helfende, heilende
und unterstutzende Zuwendung schenkt im ermutigenden und im solidarischen
Mittragen. Sie hilft den Menschen leben, wenn sie im Geist Jesu und seines
Vaters, der den glimmenden Docht nicht ausléscht, auf negative Zuschreibungen
und damit Festlegungen verzichtet und vielmehr im Blick auf die christliche
Hoffnung die Ressourcen der jeweiligen Situation, die Entwicklungschancen, die
in den Krisen und Problemen auch liegen, entdecken hilft.

- Im Kontext unserer gesellschaftlichen Situation ist die kleine Lebenswelt Ehe und
Familie kein "Stand" mehr, sondern entsteht in einem lebenslangen Lern- und
Gestaltungsprozess, in "Versuch und Irrtum". Diese Realitat hat das II. Vat. Konzil
ausdrucklich gegen alle statischen Fixierungen der traditionellen Ehelehre
herausgestellt, indem es Ehe als lebendigen Prozess beschreibt, als ein Einander
-Schenken von Personen, die ihre Ganzhingabe in der Geschichte und der
Dynamik ihres Miteinander-Lebens ausbuchstabieren. In diesem Kontext kann es
nicht mehr Aufgabe von christlicher Theologie und Verkiindigung sein, durch
strukturelle Festlegungen die Gestalt der christlichen Familie festzuschreiben,
sondern sie musste gewissermalien oberhalb der Ebene struktureller
Bestimmungen ethische Prinzipien benennen, die dem Weg- und
Prozesscharakter von Ehe und Familie entsprechen. Der Prozess Ehe und
Familie braucht eine Weg-Ethik. Hier kann die christliche Theologie auf den
Schatz ihrer Ursprungsgeschichten zurtickgreifen, die davon erzahlen, dass Gott
die wechselvolle Geschichte seines Volkes begleitet hat und dass er sich in den
unterschiedlichsten Situationen als der erwiesen hat, der fur sein Volk da ist. Auf
dem Hintergrund dieser biblischen Weggeschichten darf auch die Suche der
heutigen Menschen nach neuen Mdglichkeiten, in Ehe und Familie zu leben, nach
individuellen Gestalten des guten Miteinander-Lebens nicht negativ konnotiert
werden, sondern darf und muss (auch) als ein Phanomen verstanden werden, in



dem der Gott des Weges und des Exodus prasent ist. Diese Weg-Ethik hat die
Christenheit in ihrer reichen Erfahrung geistlicher Begleitung (vgl. die Mystiker)
schon langst konkret umgesetzt; hier fanden wir fur die kirchliche Pastoral eine
Reihe von Hinweisen, wie Seelsorge auch mit Phanomenen von Stehenbleiben,
Zuruckgehen, Scheitern und Abbrechen umgehen kénnte und wie Christen auch
in diesen Prozessen, und nicht nur in den Prozessen des Gluckens, den Gott
erahnen kénnen, der mitgeht, der alles tragt und der gerade das Gebrochene
aufnimmt in eine letzte Vollendung.

- Die Vielfalt der familialen Lebensformen bedeutet auch, dass Leben in Ehe und
Familie im Durchgang durch verschiedene Lebensgestalten geschehen kann. Die
damit gegebene Relativitat der jeweiligen sozialen Gestalt von Familie kbnnte
christliche Theologie, ohne die Vision Jesu von der verbindlichen Liebe von Mann
und Frau in der Ehe aufzugeben, konstruktiv aufgreifen, indem sie diese Situation
in Verbindung bringt mit dem Lebenswissen des Glaubens, dass jede Lebensform
und Lebensgestalt vorlaufig und nicht das "Letzte" ist. Diese christliche
Relativierung jeder endlichen Lebensgestalt im Blick auf die Vollendung des
Reiches Gottes und das endgtiltige Leben in Gott gabe uns Christen und
Seelsorgern und auch den betroffenen Menschen selbst noch einmal eine neue
Freiheit, lebensfreundlich mit den jeweiligen Fragmenten des Lebens umzugehen,
Abbruche und Scheitern anzunehmen und neue Anfange zu wagen. Das Wagnis
verbindlichen Lebens wird den Menschen von heute vor allem dann maoglich sein,
wenn sie wissen durfen, dass sie auch in ihrem Scheitern und Zerbrechen nicht
ins Bodenlose fallen, sondern in Solidaritat aufgefangen und mitgetragen werden.

Zur Begrenztheit unseres Menschseins gehort, dass wir uns entscheiden mussen,
dass wir uns festlegen in konkretem Handeln. Darin liegt auch die Bereitschaft zum
Wagnis,

Fehler zu machen und Schuld auf sich zu laden. Wer nicht entscheidet, macht auch
keine Fehler; wer sich nicht bindet, kann auch in der Bindung nicht scheitern. Wer im
Blick auf die Vielfalt der Optionen und die Komplexitat des Lebens entscheidet, in
einer Partnerschaft oder einer Familie zu leben, geht heute in einem gréReren Malde
das Wagnis ein, zu scheitern, seine Entscheidung revidieren und neu anfangen zu
mussen. Dies gelingt im letzten nur aus einem tiefen Ja zum Leben, und Christen
lassen sich dieses Ja schenken in der Kraft von Glaube und Hoffnung, die sich aus
Tod und Auferstehung Jesu speist und die beides kennt und aushalten muss:

Tod und Auferstehung.

Hans-Jakob Weinz in Zusammenarbeit mit Dr. Elisabeth Mackscheidt
November 1994



