Arbeitspapier
Christentum in der Moderne - (Religions-) Soziologische Informationen

Teil 2

Umbriiche in der Katholischen Kirche Deutschlands in der Nachkriegszeit

2.1 Entwicklungen

Die gesellschaftlichen Umbriiche in Deutschland (wie in der ganzen westlichen Welt), die
Pluralisierungs- und Individualisierungsprozesse der Moderne und deren postmoderne
Radikalisierung fihren erst in der Nachkriegszeit zu massiven Veranderungen in den
grofRen Kirchen und zu bedeutenden Umbrichen des religiosen und kirchlichen Lebens in
Europa und vor allem in Deutschland.

Diese Veranderungen der Rolle der Kirchen in der Gesellschaft, die Veranderungen des
kirchlichen und religidsen Lebens werden vor allem deshalb innerhalb wie auferhalb der
Kirchen als Umbruch und Abbruch wahrgenommen, weil sie eine Situation der Kirchen
treffen, denen im 19. Jahrhundert in bemerkenswerter Weise gelungen war, sich wirkungs-
voll an die gewandelten Sozialstrukturen der Moderne anzupassen durch eine Verkirchli
chung des Christentums, das heifdt u.a. durch Aufbau einer straffen und differenzierten
kirchlichen Organisation als Ausdifferenzierung des Teilsystems Kirche, durch eine vollstan-
dige Einbindung des Christlichen und auch des volkskirchlichen Christentums in den Raum
des Kirchlichen und - im katholischen Raum - durch Aufbau eines katholischen Milieus quer
zu den ausdifferenzierten gesellschaftlichen Teilsystemen. Im Rahmen der ersten Moderne
der sich durchsetzenden Industriegesellschaft war es damit zu einer ,historisch einmaligen
BlUte eines konfessionell gepragten, kirchenbezogenen Christentums® gekommen (Gabriel,
Nachchristliche Gesellschaft heute, in: Diakonia 1/88, 30).

»rhematisch gereinigt und institutionell gestarkt, schuf sich das institutionelle Christentum
eine eigene Domane innerhalb der Sozialstruktur. Obwohl die Gesellschaft insgesamt
langst ‘nachchristlich’ geworden war, blieben insbesondere fir die Katholiken gesellschaftli-
che Bedingungen erhalten, die denen einer ‘christlichen Gesellschaft’ ahnlich waren.“ (ebd.
30f)

2.2 Religios-Kirchliche Restauration in der Nachkriegszeit

Diese Gestalt des verkirchlichten Christentums mit einem starken katholischen Milieu war
zunachst auch in der Nachkriegszeit bestimmend. Vor allem, nachdem der Zusammenbruch
der Nazidiktatur in Deutschland ein geistiges und institutionelles Vakuum hinterlassen hatte,
kam es in der Bundesrepulik zu einem Wiederaufleben des kirchlich verfassten Christen
tums. Die Religion der Menschen war in dieser Phase ,institutionell verfasste, kirchlich-
christliche und in diesem Sinne explizite Religion (Gabriel, Christentum, 52), die eng ver-
zahnt war mit gesellschaftlichen Kulturmustern von Religion und den gesellschaftlich vor
herrschenden burgerlichen Wertmustern.

Seit 1919 hat es keine ahnliche Phase sinkender und geringer Austrittshaufigkeit gegeben
wie in den Jahren zwischen 1950 und 1967; der Gottesdienstbesuch steigt bei den Katholr
ken von 51% (1952) bis auf 55% (1963) an, um in den Jahren 1967/69 einen Wert von 48%
anzunehmen; Taufe, kirchliche Eheschliefung und kirchliche Beerdigung gehoéren fir die
Mehrheit der Bevdlkerung zum ,normalen” Verhaltensrepertoire in den Lebenswenden, 84%
der Katholiken, die regelmaRig Kirchganger sind, bezeichnen sich als glaubiges Mitglied der
Kirche, das zu ihrer Lehre steht (1967).



2.3 1968 - 1978: Enttraditionalisierung und Transformation der christlichen Religion

Nachdem es der katholischen Kirche Uber lange Zeit gelungen war, fir ihren Raum die Indi
viualisierungsprozesse und Sakularisierungsprozesse der Moderne weitgehend zu neu-
tralisieren bzw. produktiv zu beantworten, greifen Ende der Sechziger Jahre die Ver
anderung- und Differenzierungsprozesse auf den Raum der Katholischen Kirche Uber:

Mit einer scharfen Zasur beginnt eine neue Phase in der Geschichte der katholischen Kir-
che in der Bundesrepublik. Sie ist davon gepragt, dass die bis dahin auRerordentlich hohe
Integrationskraft der Kirche plétzlich an Wirksamkeit verliert und das katholische Milieu sich
aufzulésen beginnt, ausgehend vor allem von den Mannern, den héheren Bildungsschich-
ten, den GroR3stadtbewohnern und den jungen Menschen.

Die Kirchenaustrittszahlen schnellen plétzlich um ein 4faches nach oben und erreichen
einen neuen Hohepunkt. (1974 gut 83.000 gegenlber 22.000 im Jahr 1966)

Zwischen 1968 und 1973 verliert die kath. Kirche knapp 1/3 ihrer regelmafigen Gottes-
dienstbesucher, unter den 16- 29-Jahrigen sogar die Halfte.

Das Ausmal der zunehmenden Nichtlbereinstimmung zwischen dem kirchlichen Wertsys-
tem und dem gesellschaftlichen Wertsystem bestimmt weitgehend den Kirchenbesuch und
das Verhaltnis zur Kirche insgesamt. ( Christentum, 54) Der in der zweiten Halfte der Sech-
ziger Jahre einsetzende tiefgreifende soziale Wandel (Studentenrevolte, Frauenemanzipati
on usw.) in der Bundesrepublik erfasste auch viele Katholiken und fuhrt unter ihnen zu
einer Veranderung von Wertprioritaten. Kirchliche Deutungsmuster (z.B. hierarchisches Kir
chenbild, Sexualmoral) verlieren in dieser Situation an Plausibilitat; es kommt zu einem
deutlich distanzierteren Verhaltnis einer groRen Zahl von Katholiken zur Kirche als religiése
GroRinstitution; ( Christentum, 55)

Es zeichnet sich eine neue Sozialform christlicher Religiositat ab: es kommt zu einer
Distanzierung und zu einem Zurucklassen kirchengebundener Religiositat im Sinne
kirchlicher Verhaltens- und Glaubensvorgaben, zugleich aber bleibt die Religiositat der
Menschen eine kirchlich formulierte, christliche Religiositat.

Im Zentrum dieser eher informellen Religiositat stehen das Geflhl, im Glauben Hilfe zu
finden, das Vertrauen auf Gott, das Sich-Geborgen-Fihlen in einer hdheren Macht und
der Glaube, in der letzten Lebensstunde Trost und Sicherheit zu erhalten. (Christen
tum, 56)

Die Religion der Menschen wird unbestimmter, unsichtbarer, hintergrindiger. Der im
Christentum immer schon angelegte Abstand zwischen institutionell bestimmter Religi
on auf der einen und un- bzw. unterbestimmter individueller Religiositat auf der
anderen Seite (z.B. Volksreligiositat) wird (wieder) groRer (Christentum, 56)

(Diese Phanomene sind zu verstehen als De-Institutialisierungstendenzen im Bereich des Religi-
Osen; damit aber ,gleichzeitig als Wiederherstellung weltgeschichtlich gesprochen® Ublicherer®
religidser Verhdaltnisse..., in denen die Differenz zwischen Hochreligion und Volksreligiositat
wiederum gréRer wird. (Kaufmann, in: Michael Kriggeler, al. (Hg.), Institution, Organisation, Be-
wegung, Opladen 1999, 91))

Es kommt vor allem bei den obengenannten gesellschaftlichen Gruppen zum Aufbau
einer die institutionelle kirchliche ,Vorlage“ in unterschiedlichem Mal} einbeziehenden
~Fleckenteppichreligiositat“ mit deutlicher individuellen Strickmustern. (Christentum, 60)

2.4 Die Achtziger Jahre: Pluralisierung und Individualisierung

Die statistischen Daten zeigen, dass das Ausmall und die Geschwindigkeit des be-
schriebenen Wandels sich zunachst in den Achtziger Jahren nicht fortsetzen. Die Kir-
chenaustrittszahlen steigen nicht weiter dramatisch an, sondern pendeln sich auf einem
mittleren Plateau im Verhaltnis zu den Spitzenwerten der Siebziger Jahre ein. Bei den
Katholiken sinken die Austrittszahlen in den Achtziger Jahren allerdings nicht mehr un-

2



ter die 50.000-Marke und Uberschreiten 1987 wieder die Zahl 80.000. Das eigentliche
Problem ist die hohe latente Austrittsbereitschaft unter den jungeren Kirchenmitglie-
dern. Von daher kommen die neuen Spitzen Anfang der Neunziger Jahre nicht Uber
raschend (s.u.)

Im Blick auf den Gottesdienstteilnahme verdichtet sich das Phanomen einer deutlich
von der Gesamtbevdlkerung abweichenden Altersstruktur der regelmaRigen Gottes-
dienstbesucher .

Wahrend die 60-Jahrigen und Alteren ca. 45% der regelmaRigen Gottesdienstbesucher
ausmachen, bilden die unter Dreil3igjahrigen eine Minderheit von 12%. Insgesamt geht
der regelmaRige Gottesdienstbesuch in den Achtziger Jahren nur langsam zuriick. Die
Prozentzahlen in der kath. Kirche bewegen in dieser Zeit sich um die 25%-Marke,
nachdem sie 1980 noch 29% betragen hatte.

Was aber die Bedeutung der religiés-rituellen Ubergédnge an den Lebenswenden
angeht, so ist die Integration in die volkskirchlichen Verhaltensmuster (Taufe, Trauung,
Beerdigung) weiterhin hoch zu veranschlagen.

Dagegen hat sich die innere Differenzierung der Kirchenmitgliedschaft in den Achtziger
Jahren weiter verscharft, d.h. der Abstand zwischen einer Minderheit, die ihre Religiosi-
tat nahe am Pol kirchlicher Religion praktiziert, und einer Mehrheit, die fallweise kirch-
lich-religiose Angebote in Anspruch nimmt und individuelle Muster von Religiositat
.entwickelt wird gréRer. Dabei haben sich die Strukturen der beiden volkskirchlichen
Systeme weiter angenahert: die innerkonfessionellen Differenzen (Differenzen beziig-
lich Kirchgang, Religiositat, Bindung an Kirche usw.) sind wesentlich héher als die Dif-
ferenzen zwischen den Konfessionen. Insgesamt ist der Differenzierungsprozess ist zu
verstehen als fortschreitende Entkirchlichung und (jetzt auch) Entchristlichung (zentrale
christliche Uberzeugungen, z.B. Gottesbild werden beliebig).

2.5 Kirche und kirchenbezogene Religion und Religiositidt in den Neunziger Jahren
(in Anlehnung vor allem an Michael N. Ebertz, Gegenwind)

In diesem Jahrzehnt schnellen die Kirchenaustrittszahlen wieder in die Hohe mit neuen
Spitzenwerten (1992 ca. 193.000) und auch mit einem insgesamt héheren Niveau (zwk
schen ca. 150.000 und 120.00 pro Jahr) gegenliber den achtziger Jahren.

Damit hat die katholische Kirche (ebenso wie die evangelische Kirche) wahrend der
ersten funf Jahre der Neunziger Jahre etwa doppelt so viele Mitglieder durch Austritt
verloren wie in der zweiten Halfte der Achtziger Jahre. Weiter sind es eher Menschen
der juingeren Generation, Berufstatige (darunter eher die gutverdienenden Manner) die
weggehen, eine hohere Kirchenaustrittsneigung bekunden und eine deutlich schwa&-
chere Bindung an die Kirche aufweisen. Dazu gehdéren auch Personen, die in Ballungs-
gebieten wohnen und nicht ,traditionell® Gber die Kirchenndhe der Eltern sowie durch
Ortsbindung integriert sind. Kirchenaustritt ist auch in landlichen Regionen kein Tabu
mehr. Verscharft wird die Situation durch die nach der deutschen Einigung deutlichere
.Prasenz (Sichtbarkeit) der Konfessionslosen und damit von Konfessionslosigkeit als
gesellschaftlich ,normaler” Alternative zu Kirchlichkeit und konfessioneller Religiositat.

2.5.1 Gesellschaftliche Bedeutung der Kirchen:

Konfessionslosigkeit und kirchlich-religiéses Disengagement bedeuten nicht, der Kirche
wichtige gesellschaftliche Funktionen abzusprechen und politische Unterstitzung zu
entziehen:

Die Mehrheit der Bevolkerung (56%), Dreiviertel der gelegentlichen Kirchganger, ein
knappes Viertel der Konfessionslosen halten es fiir schlecht, dass sich immer mehr
Menschen von der Kirche abwenden, und 81% der Bevdlkerung (55% der Konfessions-
losen) finden es gut, dass es Kirche gibt.



Andererseits sind 59% der Gesamtbevolkerung der Meinung, dass die Kirchen auf sie
persénlich bewegende Fragen keine Antwort haben, dass Kirche sich d&ndern musse
(59%)

Diese Spannung macht ein Muster sichtbar, das lauten kann: Kirche ja (fiir die
anderen, fiir das Gemeinwohl) und Kirche nein (fiir mich). (Ebertz, 59)

Im Blick auf die religids-liturgische Paxis lasst sich konstatieren, dal} die Schere zwi-
schen der Teilnahme am Sonntagsgottesdienst einerseits und an der Teilnahme an
den kirchlich offerierten Riten der Lebenswenden weiter wachst. Wahrend die Teit
nahme am Sonntagsgottesdienst weiter (kontinuierlich) ricklaufig ist, erfreuen sich die
Riten zur Lebenswende, vor allem Beerdigung und Taufe, weiterhin hoher Wert-
schatzung (mit jeweils weit Uber 90%). Dagegen sind die Zahlen der kirchlichen Ehe-
schlieBung weiter ricklaufig, d.h. die hohe Nachfrage nach den kirchlichen Riten der
Lebenswenden zeigt auch Einbriche in dem Bereich, der in Verbindung mit dem Rk
tualangebot (EheschlieBung) die private Lebensfihrung mit normativen Anspriichen
und gegenbenenfalls ,spurbaren® kirchenrechtlichen ,Konsequenzen® verbindet. (vgl.
Ebertz, 63ff)

2..5.2 Personlicher Glaube und persénliche Religiositat
(vgl. Ebertz, 66ff)

Kirchendistanz, Kirchenaustritt, Konfessionslosigkeit fihren nicht in Konsequenz zum Athe-
ismus (1996 bezeichnen sich als entschiedene Atheisten in Gesamtdeutschland: 8%, in
Westdeutschland 5%; in Ostdeutschland 20%), sondern lassen (in der Sicht der Betrof
fenen) durchaus Raum fiir Religiositat, personliche Religion. So schatzen sich nicht nur kir
chentreue Kirchenmitglieder als religiose Menschen ein, vielmehr sehen sich auch 16%
bzw. 60% derer, deren Kirchenbindung als schwach bzw. mittel bezeichnet werden kann,
als religiése Menschen an.

2/3 der Katholikinnen, die nur ganz lose Bindungen an die Pfarrgemeinde haben, bezeich-
nen sich als religidse Menschen, sogar 1/3 unter ihnen, die gar keine solche Bindung
haben, und 40% der Personen, die selten oder nie in die Kirche gehen, flhlen sich der
christlichen Religion nahe.

Dass diese individualisierte Religiositat sich nicht nur von kirchlichen Verhaltensanmu-
tungen und kirchlich-religdéser Praxis 10st, sondern zentrale kirchlich-christliche Glaubenszu-
sammenhange ,eigen-sinnig“ auflost, wird am Wandel der Gottesvorstellung deutlich, der
sich allerdings schon langer abzeichnet. Es kommt zu einer Erosion des Gottesbegriffs, der
lange eine Grundkonsensformel in der Bevdlkerung war, und zu einer Pluralisierung der
Gottesbilder.

Christentimliche Aussagen im Blick auf ein personales Gottesbild (es gibt einen Gott, der
sich mit jedem Menschen personlich befasst, der Gott fur uns sein will) finden in Gesamt-
deutschland Zustimmungswerte um die 30%, in Westdeutschland von rund 40%.

Nach einer internationalen Wertestudie (1990/1991 erhoben) ist die Zahl derjenigen in
Westdeutschland, die ein christliches Gottesbild haben innerhalb von 10 Jahren von 38%
auf 25% gefallen. Wahrend der Anteil von Deisten (es gibt irgendein hdoheres Wesen, oder
eine geistige Macht) mit 45% relativ stabil geblieben ist.

Eine Aussagen wie "das Gottliche ist in der Natur” findet hohe Zustimmung (1997/
Westdeutschland: 47,6%; Katholiken: 43,3%; haufige Kirchganger: 38%); 45% der
Westdeutschen Gottglaubigen sehen das Goéttliche als eine nicht personliche universa-
le Kraft, und 36,6% der Westdeutschen Gottglaubigen meinen, das Géttliche sei im
Menschen (selbst).



Die Veranderungen und Differenzierungen im Blick auf christliche Glaubensinhalte be-
treffen auch die Kirchenmitglieder. So ist nach der EMNID-Studie von 1997 von jedem
zehnten rituell Kirchentreuen und sogar von jedem vierten gelegentlichem Gottesdienstbe-
sucher anzunehmen, dass er das christlich-kirchliche Gottesbild nicht mehr flr sich (als
ausschlieBliche Deutung) akzeptiert. Auch unter den rituell Kirchentreuen findet die perso-
nale Gottesvorstellung die geringste Akzeptanz (33,6%), darUber hinaus glauben gut 20%
von ihnen Gberhaupt nicht oder eher nicht an ein Leben nach dem Tod.

Die personliche Glaubenssicht vieler Menschen - nicht nur der Kirchenfernen - bekommt
zunehmend synkretistische Zlge, weil sie unbeschwert aus christlich-dogmatischer Sicht
unvereinbare Glaubensvorstellungen und Gottesbilder miteinander ,kombinieren“ und sich
dabei auch aulerkirchlicher bzw. aufierchristlicher Deutungsangeboten bedienen: Neben
nachlassender Astrologieskepsis und héherer Magieglaubigkeit ist hier vor allem die héhere
Akzeptanz von Reinkarnationsvorstellungen zu nennen.
Die Idee von Reinkarnation wird in Westdeutschland von 28% der Menschen bejaht.
Der Reinkarnationsglaube hat mehr Anhanger unter Katholiken als unter Protestanten,
mehr Anhanger aber auch unter den haufigen Kirchgangern (30%) als unter den ge-
legentlichen Kirchenbesuchern (28,5%) oder den Selten- und Niegangern (23,2%) bei
denen er auch die starkste Ablehnung erfahrt.
Eine andere empirische Untersuchung belegt, dass sich die Mitglieder und Sympathi-
santen okkulter und esoterischer Gruppen zu etwa 1/3 aus Kirchgangern rekrutieren.

Es gibt eine wachsende Neigung zur Autozentrik auch in religidsen, christlichen und kirchli
chen Belangen, d.h. eine wachsende Vielfalt individual-religidser Selektions- und Synkretis-
musbildungen, von denen selbst die Kirchentreuen nicht unberihrt bleiben. Kirchendistanz
und Souveranitatswillen signalisierende Meinungen ("ich fuhle mich als Christ, aber die Kir
che bedeutet mir nicht viel"/"ich habe meine eigenen Glaubensansichten ganz unabhangig
von Kirche") dominieren gegeniber Einstellungen, die Kirchenverbundenheit zum Ausdruck
bringen ("ich bin glaubiges Mitglied meiner Kirche und stehe zu ihrer Lehre"). (vgl Ebertz)
Im Blick auf diese Entwicklungen lieRRe sich als kulturelle Leit- bzw. religidse Konsensformel
der Neunziger Jahre formulieren:
L,lch habe einen christlichen Glauben, in denen aber auch Elemente anderer Welt
anschauungen enthalten sind“ bzw. ,Ich habe meine eigene Weltanschauung, in der
auch Elemente des christlichen Glaubens enthalten sind”. (vgl. Ebertz)
Fur den Umgang der Kirchen mit diesen Phanomenen konstatiert Ebertz:
"Die Kirchen scheinen fir die wachsende Autozentrik und individuelle synkretistische Kom-
binatorik einen fur die Mehrheit der (westdeutschen) Bevdlkerung hinreichenden Rahmen
zu bieten, der sie faktisch von kofessorischen Eindeutigkeitszumutungen unhehelligt I&sst*
(75)

2..5.3 Soziologische Deutungen

Die beschriebenen Umbriiche sind nicht allein zu verstehen als Konsequenz privater, indivi
dueller Entscheidungsprozesse und Handlungen vormals in kirchlich verfasste christlich-ka
tholische Religion eingebundener Individuen, sondern Ergebnis gesellschaftlicher Ver
anderungs-, Ausdifferenzierungs- und Pluralisierungsprozesse, in welche die Individuen
und die religidsen Systeme als Akteure wie als Betroffene eingebunden sind. Nur im Kon-
text dieser gesellschaftlichen Prozesse lassen sich die Umbriiche der sozialen Gestalt
christlicher Religion d.h. auch der katholischen Kirche in Deutschland - deuten und ver
stehen.

(Das gilt zumindest fir eine religionssoziologische Perspektive)

2.5.4 Pluralisierung: Relativierung und Privatisierung



Im Zuge der Ausdifferenzierung moderner gesellschaftlicher Teilsysteme mit ihrer
Arbeitsteilung und institutionellen Spezialisierung, mit ihren jeweils eigen-sinnigen Hand-
lungslogiken, die zugleich Zunahme an Komplexitat wie Verlust an Resonanzfahigkeit zwi
schen den Systemen bedeuten, wird auch die institutionell verfasste Religion, also auch die
katholische Kirche in Deutschland zu einem gesellschaftlichen Teilsystem mit spe-
zialisierten Funktionen und mit auf ihren Bereich begrenzten typischen Handlungs- Deute-
und Interaktionsmustern.

Dies fuhrt zu einer Relativierung der gesellschaftlichen ,Macht des religidsen Systems, weil
die einzelnen gesellschaftlichen Teilsysteme im Sinne ihrer Eigenlogik zur Spezialisierung
In- differenz gegeneinander und damit auch gegentber dem religidsen System ,errichten®
und sich gegen religidse An-mutungen mit dem Ziel der Erhaltung ihrer jeweiligen
Funktionsfahigkeit immunisieren.

Als Teil-System verlieren die institutionell verfassten Religionen mit ihren ,Ubergreifend®
angelegten Deutemustern gegeniber den je spezifischen Deutemustern der anderen Teil
systeme ihre kosmisierende (ordnungsschaffende) und integrierende Bedeutung im Blick
auf das Gesamt von Gesellschaft und Welt. Religionen, die bisher in ihrem welt
orientierenden, handlungsformierenden und ohnmachtsbewaltigenden Leistungen durch
Ubergreifende und umfassende Deutemuster Sozialgestalt, Kultur und Individuum zu
sammengehalten haben, verlieren ihren Ubergreifenden Status. Folgerichtig wird Religiéses
tendenziell intimisiert und privatisiert, ,Christentum® wird in den Privatbereich abgedrangt
und gesellschaftlich - im Vergleich zur gesellschaftlichen ,Macht“ anderer Teilsysteme -
zunehmend marginalisiert.

Wahrend die Kirchen als Organisationen weiterhin gesellschaftlich sichtbar sind, aber in ih-
rer o6ffentlichen Bedeutung zunehmend unsichtbarer werden, entsteht im Blick auf religiéses
Leben und religidse Praxis so etwas wie eine (gesellschaftlich) unsichtbare, weil private Re-
ligion: Die Spuren der Religion verlieren sich nicht in der Sakularisierung, sondern in der
Privatsphare.(Knobloch, besonders Luckmann)

Die neuen Sozialformen von Religion zeichnen sich vor allen Dingen durch ein Verlust der
Sichtbarkeit auf verschiedenen (vor allem gesellschaftlichen) Ebenen aus. Unsichtbar ist die
Religion nicht allein dadurch, dass sie im ,Subjektiven® - als etwa blof3 im privaten Ritual
oder individuellem Gewissen - aufgeht, sie ist begriundet im gesellschaftlichen Bedeutungs-
verlust der institionalisierten Religion und ist als neue Sozialform privatisierter Religion un-
sichtbar auch aus der Sicht der Kirchen und christlichen Denominationen. (vgl. Luckmann,
Die unsichtbare Religion, 22-33)

Die privatisierte Religion findet ihre ,Themen® und ihre ethische Basis mehr und mehr in der
Privatsphare und ihren sozialen Beziehungsgeflechten. ,Religion wird in ihrer Ausrichtung
sowohl ,zwischenmenschlich® (,interpersonal®) wie zugleich ,innerlich* (,inward®). Wobei die
erstgenannte Eigenschaft sich auf die sozialen Beziehungen in der Privatsphare bezieht
und die zweite auf die Identitatsprobleme in eben dieser Sphare.“ (Berger/Luckmann, zit.
nach Luckmann, ebd. 19) In der Privatisierung von Religion liegt auch begriindet, dass das
religidse Individuum gegenuber Religionen und religidsen Deutemustern zum wahlenden
Subjekt wird. Ist ,Religion erst einmal zur ‘Privatsache’ geworden, kann das Individuum
nach freiem Belieben aus dem Angebot ‘letzter’ Deutungen wahlen.“ Geleitet wird es dabei
nur noch von den Vorlieben, Not-Wendigkeiten, die sich aus seiner sozialen Biographie
ergeben. Eine bedeutsame Folge dieser Situation ist, dass der Einzelne nun nicht mehr nur
seine personliche ldentitat konstruiert (konstruieren muss), sondern auch sein individuelles
System ,letzter” Bedeutung. (vgl. ebd. 148)

2.5.5 Dispersion und Entdifferenzierung des Religiosen

Gesellschaftliche Ausdifferenzierung, Entflechtung von Sozialstruktur, Kultur und Einzel
mensch, schaffen ,offene“ Stellen, neue Freirdume, Mdoglichkeit von Pluralitat und Pluri
formitéat. In dem Malde, wie (in Deutschland) das Christentum seine Funktion als Uber
greifende Klammer und Orientierung des gesellschaftlichen Lebens verliert, verlieren die
christlichen Kirchen auch zunehmend die Macht, das religiése System innerhalb der Gesell

6



schaft monopolartig zu verkdrpern. Sie werden selbst zu einem Teil des religidsen Systems.
(Die Kirche ist nicht mehr das religidse System (substitit), ist jetzt Teil des religiésen Sys-
tems)

Im Gefolge dieser Entwicklungen entsteht eine Art von Marktsituation, weil einerseits die
Kirchen zunehmend in Konkurrenz zu anderen Religionen, religidsen Gruppen, religions-
ahnlichen Gemeinschaften und Sinnanbietern treten, und andererseits - in Konsequenz der
Privatisierung von Religion - privatisierte, individualisierte, subjektorientierte Religion aus-
wahlende Religiositat (der Individuen) wird, welche aus den religidsen Angeboten entspre-
chend ihren Bedurfnissen im Aufbau einer Stabilisierung und Stilisierung der eigenen Bio-
graphie auswahlen. Dieser Markt erweitert sich im Gefolge einer Dispersion des Religidosen:
bestimmte Aufgaben und Funktionen, die bisher (ausschlie3lich) im Kontext der Religion als
religidse Aufgaben, in religidsen Formen bewaltigt wurden, wie z.B. Kontigenzbewaltigung,
Kosmisierung, Probleme der Handlungsfihrung im Auferalltaglichen, gesellschaftliche In-
tegration usw. werden nunmehr auch in anderen (nicht religiésen) Systemen wie Therapie,
Wissenschaft, Politik/Recht, Kultur usw. bearbeitet werden.

Gleichzeitig verschwimmen die Grenzen zwischen dem religidsen Feld und anderen
Feldern im Sinne einer Entdifferenzierung des Religiésen. Es wandern also nicht nur Auf-
gaben, die bisher ausschliel3lich im ausdifferenzierten, thematisch bereinigten religidsen
System bearbeitet wurden, aus diesem System aus zur Bearbeitung in anderen Feldern,
auch das Religiose selbst, die spezifisch religiose Art und Weise der Bearbeitung von
zentralen individuellen und gesellschaftlichen Themen taucht in anderen, nichtreligiésen
Feldern auf, die religidse Motive, Symbole, Bilder, Rituale, spirituelles "Design" als Versatz-
stlcke, Stil- und Inszenierungselemente aufgreifen. Zu diesen Feldern gehdéren Kunst, Mu-
sik, Trivial- und Popkultur, Fernsehshows, Sexualitat, Sport, Werbung usw.

Dabei bleibt oft unentscheidbar, ob es sich um eine religiése Verarbeitung von Lebens-
fragen in einem nichtreligidsen Kontext handelt ("Inkulturation") oder um eine nichtreligiése
z.B. asthetische Verwendung religiéser Motive (vgl. Werbung)

~Weniger durch einen Verdrangungswettbewerb seitens einer geschlossenen und um-
fassenden Sinndeutungsalternative ist das kirchlich verfasste Christentum herausgefordert,
sondern durch eine Vielzahl von Kraften der Weltorientierung, Handlungsformierung und
Ohnmachtsbewaltigung ... Auf diesem Markt von Sinngebungsalternativen geschieht eine
Relativierung, nicht nur christlicher Werte und Normen, sondern die Angebote relativieren
sich selbst und férdern damit neue Angebote, die Sicherheit geben in der Kontingenz einer
auch religidésen Multioptionsgesellschaft.... Es ist nicht abzusehen, wie diese Dauerre-
lativierung gesellschaftlich an ein Ende gelangen oder eine Umkehr erhalten soll. Die Last
der Entlastung von diesem Sinngebungsstress wird privatisiert und individualisiert.
Jeder/Jede hat sie flir sich selbst zu tragen.“ (Ebertz, Erosion der Gnadenanstalt, 160 f).

2.5.6 Religiose Individualisierung

Gesellschaftliche Individualisierungsprozesse als Freisetzung aus traditionalen Bindungen
vollziehen sich in einem erheblichen Mal} in Sozialbeziehungen, die auch eine religidse
Dimension besalden, d.h. sie fihren auch zu einer Freisetzung aus den die traditionellen
Sozialbeziehungen pragenden und legitimierenden religiésen Bindungen. Damit kommt es
zu einem Plausibilitatsverlust der religiosen Deutemuster, zu einem Relevanzverlust der
diese Deutemuster bestimmenden (Verkirchlichung!) religiésen Institutionen und zu einer
Entzauberung bishin geltender religiéser Welt- und Lebensdeutungen.

So wie das entbundene Individuum gezwungen ist, seine eigene Lebensgestalt, seine Bio-
graphie zu bauen, sieht es sich auch gezwungen, als ,Sinnbastler seinem Leben einen
Sinnhorizont zu geben, zumindest diesen eigenstandig zu entdecken, und seine Religion
»ZU bauen®; Individualisierung wird auch zur religidsen Individualisierung. Dabei ist religidse



Individualisierung nicht allein Ausfluss der Freiheit des Indiviuums, sondern Konsequenz
entfalteter und radikalisierter Differenzierung der Gesellschaft:

,Die prinzipelle Freigabe des religidsen Entscheidens macht es erst moglich, dass das Indi
viduum seine Teilnahmeform an den funktions-spezifischen Handlungsspharen selbst wahlt
und kombiniert. Darauf sind aber hochdifferenzierte Gesellschaften in ihrem Integrations-
modus insgesamt angewiesen. Strukturelle Individualisierung besagt, dass entfaltete
moderne Gesellschaft das Individuum als eine soziale Einheit konstituiert und auf die Frek
gabe des individuellen Entscheidens - auch des religiosen Entscheidens - als Form ihrer In-
tegration zurlckgreift. Fir das Religionssystem selbst wird es dann unmdglich, die Teil
nahmemotive der Individuen unter institutitioneller Kontrolle zu halten. Der strukturell vor-
hergesehenen Entscheidungsoffenheit und individuell zugemuteten Autonomie des Ent
scheidens steht ein Kontrollverlust des Systems gegenuber.“ (Gabriel in Kochanek, 49)
Selbst Formen von fundamentalistischer Christlichkeit oder traditionalistischer Kirchlichkeit,
als Formen gehorsamer Annahme des Vorgegebenen (Gehorsam) werden im Kontext einer
Vielfalt religidser Optionen (prinzipiell) als Wahl zugerechnet und - auch von den Betrof-
fenen selbst - als personliche Entscheidung verstanden; auch sie werden also zum Aus
druck religioser Individualisierung. (vgl. die Redefigur vom "entschiedenen Christen")

Da es - wie viele empirische Studien belegen - in Deutschland wie in Europa einen engen
Zusammenhang zwischen Kirchlichkeit, Gottesdienstbesuch, Gottesbild und persoénlicher
Religiositat gibt, flihren Prozesse der Individualisierung nicht nur zu Kirchendistanz und Ent
kirchlichung, sondern auch zu einem Ruckgang von Religiositat, personlicher Religion und
Spiritualitat. In der Tat kommt es in bestimmten Segmenten nicht nur zu einer Transformati
on von Religion in privatisierte Religiositat, zu neuen individuellen Religionsstilen, sondern
zu einem Verdunsten von Religion (Sakularisierung). Die Abwendung von Christen von ihrer
Kirche, Kirchenaustritte flihrt nicht generell zur ,Bindung“ an andere religidse Systeme und
Vergemeinschaftungen oder zum Aufbau individualisierter, privater Religiositat, sondern sie
kann auch — und das geschieht nicht selten, wenn auch eben nicht zwingend - in Religions-
losigkeit flhren.

Andererseits zeigen sich Formen religidser Individualisierung, Gestalten einer Transformati
on von kirchlich gebundener Religion in individuelle, privatisierte, z.T. synkretistische Reli
giositat sowohl bei den kirchennahen, wie auch bei den kirchendistanzierten Christen, die
im Raum, in der Nahe bzw. im Umfeld der Kirchen verbleiben. In dieser ,Religion” geschieht
- wie sich vor allem bei den jungen Erwachsenen in Deutschland zeigt — tatsachlich eine
Entkoppelung von Kirchenzugehorigkeit und Christlichkeit, von Kirchlichkeit und Religiositat,
von christlicher Weltanschauung und ritueller Praxis:

Junge Christen (d.h. solche, die zentralen christlichen Glaubensuberzeugungen zustimmen)
sind generell auch Kirchenmitglieder; aber auch Menschen, die im Blick auf ihre Welt-
anschauung als Deisten zu bezeichnen sind, und auch die (weltanschaulichen) Atheisten
sind (noch) Uberwiegend Kirchenmitglieder. ,Oder umgekehrt: Von den Mitgliedern einer
christlichen Kirche sind nur etwa 22% auch weltanschauliche Christen; 20% glauben an
einen nicht-christlichen Gott, 7% an Reinkarnation, 13% sind theistische Naturalisten, eben-
so viele atheistische Naturalisten und 25% sind Autonomisten.“ (Wippermann 337) Ahnli-
ches gilt fir den Gottesdienstbesuch. Die meisten der jungen Christen (im weltanschaulk
chen Sinn) besuchen mindestens einmal im Jahr den kirchlichen Gottesdienst, etwa jeder
zweite sogar regelmafig. ,Aber nicht jeder Gottesdienstbesucher ist auch Christ: nur etwa
30% aller Gottesdienstbesucher haben eine christliche Weltanschauung; 23% sind Deisten,
46% sogar Atheisten (in weltanschaulichem Sinn) oder bei einer umgekehrten Betrachtung:
61% der Deisten und 55% der (weltanschaulichen) Atheisten gehen zumindest gelegentlich
in einen christlichen Gottesdienst. Das ist ein Hinweis darauf, dass man von einer rituellen
Praxis nicht direkt auf die Weltanschauung schlielen kann - und umgekehrt.” (Wippermann
337f)

Angesicht der (faktisch vorhandenen) Marktsituation der Kirchen, Religionen und Sinnan-
bieter vollzieht sich religiose Individualisierung, Aufbau privatisierter Religion als am Indivi
duum selbst orientierte Wahl, die zwar eine Form von ,Entscheiden® nicht aber Entschie-
denheit fordert, und welche die Kirchen nicht mehr als Gnadenanstalt, die ,bindet und lost*,
die einlasst oder ausschlieldt, behandelt, sondern als (religidsen) Anbieter, den das religidse

8



Individuum einlasst oder zulasst. ,Die ausdifferenzierten religidsen Institutionen
verlieren .... ihre Exklusivitat der Verfligungs- und Zugangsrechte in Belangen des heiligen
Kosmos und seiner praktischen Anwendung: Viele begreifen die religidsen Reprasentanten
nicht mehr als Experten ..., sondern als die Dienstleister und Zulieferer von Material und
Regeln flr die eigene autonome Figuration. Letzte Instanz ... ist das Individuum selbst. Da
durch erobert es sich die Sphare des heiligen Kosmos zurtick. Damit gewinnt es wieder die
Kontrolle Uber seinen heiligen Kosmos bzw. uUber die Grenzziehung und die Grenzbezie-
hungen zwischen den Spharen des Heiligen und Profanen... Das aber hat tiefgreifende
Konsequenzen: Das Individuum wachst nicht mehr in einen einheitlichen gesellschaftlichen
heiligen Kosmos hinein, sondern erschafft ihn - unter Verwendung verschiedener vorfindba-
rer ,Materialien” - selbst und bestimmt seine Verwendung.“ (Wippermann 308)

Die Wahl der religidsen Akteure wird im Kontext einer Erlebnisgesellschaft zunehmend ge-
leitet von Erlebnisrationalitat und Asthetisierungsbediirfnissen (s.oben Schulze, Erlebnisge-
sellschaft).

,Die ,Wahrheit* muss sinnlich sein, fihl- und erfahrbar, damit sie dem Einzelnen plausibel
erscheint. Nur wenn der Einzelne selbst spiirt, dass ein bestimmter Glaube der ,richtige” ist,
vertraut er angesichts der unuberschaubaren Konkurrenz mit Gewissheit darauf, dass auf
die angebotene Wahrheit Verlass ist. Religion wird damit konsumierbar (gemacht). Die
Plausibilitat und Uberzeugungskraft einer Religion kann sich dabei nicht mehr im gewdhnli
chen Alltag erweisen, denn hier wird der Glanz schnell ,matt‘, lassen Gewdhnungseffekte
schnell an der Erlebenstauglichkeit zweifeln. Orte der Uberzeugung sind daher zunehmend
Veranstaltungen, in denen der Einzelne aus seinem Alltag herausgerissen wird, die eben
durch ihre Ausseralltaglichkeit ,Gllcksgeflihle* erzeugen und die Attraktivitat des Glaubens-
angebotes steigern kdnnen® (Wippermann 170f)

2.6 Pluralisierung des Katholizismus und Gemeindewirklichkeit

Im deutschen Katholizismus fiihren die Prozesse einer Deinstitutionalisierung des verkirch-
lichten (katholischen) Christentums und die Auflésung des katholischen Milieus zu Umgrup-
pierungs- und Neuformierungsprozessen der katholischen Tradition; es differenzieren sich
innerkirchlich verschiedene Sektoren des Katholischen aus, die sich zum Teil tiefgreifend
unterscheiden.

Mit K. Gabriel (Christentum) lassen sich funf Sektoren umschreiben:

Der fundamentalistische Sektor, zu dem hdchstens 10% der Katholiken zu zahlen sind, um-
fasst die Kirchenmitglieder, die in scharfer Distanz zu den Auswirkungen der Moderne im
kirchlichen System stehen und ,als ‘Rest-Milieu’ um so scharfer und absoluter an den
Grenzmakierungen festhalten, die das katholischen Milieu einst von der Welt draussen
trennte®. (Gabriel 180).

Zum Sektor formaler Organisation gehéren die Katholiken, die in ihrer personlichen Kirch-
lichkeit unterschiedlichen Sektoren des Katholischen zuzuordnen sind, zugleich aber als
zentrales Merkmal gemeinsam haben, dass sie Uber ihre Kirchenmitgliedschaft hinaus in
Form einer formalen, (arbeits-) rechtlichen, beruflichen Bindung als Arbeitnehmer an ihre
Kirche als Arbeitnehmer gebunden und als Rollentrager zugleich Teil und Adressat der
Selbsterhaltungsprozesse kirchlicher Organisation sind.

Die Katholiken des Bewegungssektors sind am starksten religids individualisiert im Sinne
einer entschiedenen Christlichkeit, die bestimmt ist ,von Formen des Heilssuchens in der
Reflexivitat einer ‘bewussten’ Glaubensentscheidung und im ‘dauerreflexiven’ Austausch
von Glaubenserfahrungen® in der Wahlverwandschaft einer Gruppengemeinschaft. Im Kon-
text neuer Milieubildungen, welche die Herausforderung der Moderne produktiv aufgreifen,
soll der Glaube die gesteigerte Segmentierung des Alltagslebens Uberwinden. Zu diesem
Sektor gehdren in ihrer Unterschiedlichkeit in der jeweiligen Akzentuierung von ,Aktion“ und
,Kontemplation® sowoh! die neuen geistlichen Bewegungen wie auch die basisgemeindli



chen Gruppen und Basisinitiativen als ,,innovati_ye Kristallisationspunkte von neuen, fir die
christliche Tradition produktiven Tendenzen im Ubergang zur ,Post-Moderne®. (192).

Die grolite Gruppe der Katholiken unter 60 Jahren bildet den Sektor diffuser Kirchlichkeit,
die gepragt ist von indifferenter Kirchendistanz.

Zu ihren Merkmalen gehort ein eher individualistischer Glaube, ein diffuses, synkretistisches
Glaubenssystem. Sich der modernen Marktsituation von Religion anpassend, werden hier
aus der Kundenperspektive Leistungen des religidsen Systems nach dem Kriterium der
Plausibilitdt und der Nutzlichkeit fir die eigene Lebensbewaltigung abgerufen.

Die kirchlichen Ubergangsriten an den Lebenswenden werden hier weiterhin gerne in An-
spruch genommen, bekommen aber, sich ablésend von kirchlichen Bedeutungszu-
schreibungen, in einer privatisierenden Umdeutung und Einordnung den Charakter von Fa-
milienritualen als Ausdruck einer Familienreligidsitat. DartUber hinaus gilt innerhalb dieses
Sektors diffuser Kirchlichkeit die Kirche weiterhin als unverzichtbarer 6offentlicher Re-
prasentant sozialer Wertbezlge, als Trager sozial-religioser Wertevermittlung und Garant
fur die Bewaltigung sozial-caritativer Anliegen und Aufgaben in der Gesellschaft.

Deutlich konturiert und in der innerkirchlichen Wahrnehmung am sichtbarsten ist der Sektor
expliziter und interaktiver Kirchlichkeit. Er umfasst jene 20-30% der Katholiken, bei denen
Kirchlichkeit, Christlichkeit und persdnliche Religidsitat noch am ehesten verbunden sind,
die ihren Glauben institutionsnah leben, zugleich aber sich in ihrer privaten Lebensflihrung
angesichts kirchlicher Normanspriiche als autonom verstehen. Sie nehmen einigermalien
regelmafig am Sonntagsgottesdienst teil und binden sich (aktiv) in das kirchliche Interak-
tionsgeflige ein, der Einsicht Rechnung tragend, dass ,unter den gegenwartigen gesell
schaftlichen Bedingungen explizite Christlichkeit durch eine hohe soziale Interaktionsdichte
abgestutzt wird oder werden muss* (181).

Angesichts des sich auflésenden katholischen Milieus, des stark schrumpfenden katho-
lischer Verbande- und Vereinswesen, das kirchliche und gesellschaftliche Prasenz ver
knUpft hat, suchen die Katholiken dieses Sektors ihr Milieu im Kontext der Gemeinde, wo-
durch einerseits der explizite Katholizismus gemeindenaher wird und im Gegenzug sich der
Schwerpunkt kirchlich-katholischen Lebens auf die Pfarrei als Gemeinde verlagert.

Die Entwicklung der theologischen Idee der geschwisterlichen Gemeinde, die Diskussion
um Volkskirche versus Gemeindekirche, die Forderung, ‘Pfarrei’ solle ‘Gemeinde’ werden -
Konsequenz der theologischen Impulse der Zweiten Vatikanischen Konzils - sind soziolo-
gisch gesehen Konsequenzen der geschilderten gesellschaftlichen Entwicklungen, Reflex
auf die Auflésung und Schrumpfung des katholischen Milieus, auf den gesellschaftlichen
Funktionsverlusten der Volkskirche, und auf die religiése Individualisierung, die Religion
(Gberhaupt) und damit auch kirchlich gebundene Religiositat (prinzipiell) zu einer Sache der
privaten, persénlichen Entscheidung oder Wahl macht.

Das traditionelle Pfarreimitglied (im Sinne traditionaler Bindung, deren Selbstverstandlich-
keit und Plausibilitat nicht prinzipell eine Entscheidung erzwingt) wird zum idealerweise ak-
tiven, engagierten Gemeindechristen; die Pfarrei wird unter der "Herrschaft" des Ideals
kommunitar verfasster Zugehorigkeit, hoher Interaktionsdichte und geschwisterlicher Nahe
zur Gemeinde.

Gemeinde wird so bei prinzipeller Offenheit fir alle Kirchenmitglieder, d.h. fur alle Mitglieder
des Systems "Kirche am Ort" faktisch vielfach zum Milieu der Katholiken, die dem Sektor
expliziter Kirchlichkeit zugehéren, und die diesen Ort entsprechend ihrer Sichtweisen und
Bedurfnisse gestalten und pragen.

Wenn es auch Angesichts der Pluralisierung des kirchlichen Systems zu einer Pluralitat
nicht nur der persdnlichen Stile von Religiositat und Kirchlichkeit kommt, sondern auch die
.Lebensstile“ der einzelnen Gemeinden erheblich differieren und deshalb in der soziolo-
gischen Nahperspektive maRstabliche Ubertragungen der Situation der Gesamtkirche auf
die jeweiligen Gemeindesituationen in die Irre fihren kdénnen, so laft sich doch im Blick auf

10



die Entwicklung von Gemeinden konstatieren, dass es - mehr oder weniger - in vielen Ge-
meinden zu einer Milieuverengung und damit - im Blick auf die Pluralitat von religiésen Sti
len, Lebensstilen und gesellschaftlichen Milieus - zu Ausschliessungstendenzen kommt,
die wiederum innerhalb der Gemeinden selbst zu einer Reproduzierung und zu einer
Verdichtung von Mehr-des-Selben flihren.

(Entweder fligen sich die Neuhinzukommenden in das Milieu der "Gemeindechristen" ein
oder sie bleiben aus deren Perspektive "Randchristen”. Solche Bilder wie auch das der
"konzentrischen Kreise" schlieften die "Milieufremden" rhetorisch nicht aus und helfen zu-
gleich, das Milieu zu stabilisieren.)

Milieuverengung vollzieht sich als zirkularer Prozess von Milieuverdichtung und Aus-
schliessung.

Milieuverdichtung bedeutet einmal, dass diejenigen Menschen und Berufsgruppen, die eine
relativ geringe Mobilitdt aufweisen und im hohen Malde im lokalen System verankert sind,
das starkste Zugehdrigkeitsgefiihl zu einer Gemeinde entwickeln und deren Leben pragen..
Dazu gehoren insbesondere die Landwirte, die Rentner und die Hausfrauen (Daiber)

Im Blick auf die Prasenz der (von Schulze eruierten) nach sozial-asthetischen Kriterien kon-
stituierten Milieus (als sozialen Orientierungs- Kommunikations- und Handlungseinheiten)
sind vor allem Reprasentanten des ,Harmoniemilieus® und des ,Integrationsmilieus®, z.T.
auch des ,Niveaumilieus - also der sozial-asthetischen Milieus der alteren Menschen - vor-
rangig in den Gemeinden vertreten. Die Kirchengemeinden drohen damit ,zu Segmenten,
einer partikularen Alters- und Bildungskultur zu werden, die, auch in asthetischer Hinsicht,
eine Teil- oder Sonderkultur reprasentieren (Ebertz, Gegenwind 132) mit der Tendenz
einer Vergreisung der Gottesdienstgemeinden. (vgl. Ebertz ebd.)

In der Konsequenz einer solchen Milieuverdichtung kommt es faktisch zum Aufbau von
Schwellen gegeniber den Reprasentanten der anderen Milieus, vor allem gegenlber den
mobilen, sich als Kunden verstehenden Passage-Christen und speziell gegeniber den
jungen Menschen und den sozial-asthetischen Milieus, in denen diese zuhause sind.

Da ist zum einen die Schwelle eines Gemeindelebens, einer Gemeindepraxis, die vom Bild
der Gemeinde als interaktiver intensiver Lebens-Zusammenhang engagierter Christen be-
stimmt ist. Ein intensiver Gemeindebetrieb, der ein ungewdhnlich hohes Maf} an Homogeni-
tat und (prinzipiell) an Bereitschaft zu personlichem und zeitichem Engagement voraus-
setzt, wird (ungewollt) zu einer hohen Schwelle fir Aufenstehende, die sich auf Grund ihrer
Sichtweisen, Praferenzen und Lebensstile nicht in dieser Weise in Gemeinde einbinden
lassen wollen oder konnen. Dazu kommt die asthetische Schwelle, wenn die Gemeinden in
alltags-asthetischer Hinsicht - ,bis in das Liedgut, das Liedtempo, die Raum-, Fest-, Pfarr-
brief- und die Schaukastengestaltung hinein von bestimmten Erlebnismilieus ‘regiert’
werden“ (Ebertz, Gegenwind, 136) und die Mitglieder wie die Verantwortlichen von Ge-
meinde selbst kaum mehr Zugang zu anderen Erlebnisgemeinschaften haben.

Weil vor allem die in den Gemeinden vorherrschende Harmoniemilieu- und Integrations-
milieu-Kultur (bei aller evangeliumsgemalien Bereitschaft zur Selbst-Korrektur) von einer
Weltsicht gepragt sind, flir welche die Kennzeichen ,,Angst vor dem Unbekannten/Fremden*
und ,Streben nach Konformitét” typisch sind, kommt es auf Grund der verstandlichen Nei-
gung zur assoziativen Selbstrekrutierung auch zu Ausschliessungstendenzen. Auf Grund
der Neigung, sich aus Teilnehmern zusammenzusetzen und zu erganzen, die in Mentalitat
und sozialem Handeln gruppendynamisch zu einander passen, kommt es (bei prinzipieller
Deklaration von Offenheit) zu einem faktischen (gruppensoziologisch verstandlichen) Sich-
Abschlielien gegeniber den Sichtweisen, Sorgenbereichen und Erwartungen der tbrigen
Kirchenmitglieder - und Nicht-Mitglieder. (vgl. Ebertz, Gegenwind 139)

Solche Entwicklungen flihren dazu, dass heute zwar der Kreis mit einer engen Bindung an
die Gemeinde nur wenig kleiner ist als 1970 (21%) oder 1982 (23%), ,aber er scheint enger
und geschlossener geworden zu sein, denn der ,darumliegende® Kreis mit einer mittleren
Bindung ist erheblich geschrumpft, von 44% (1970) auf 28% (1992).

Der Anteil von Katholikinnen, z.B. die eine enge bzw. mittlere Bindung an ihre Pfarrge-
meinde zu erkennen geben, ist zwischen 1970, 1982 und 1992 von 65% Uber 49 auf 47%
gefallen. 1992 haben noch 19% eine enge und 28% eine mittlere Bindung an die Pfarrge-

11



meinde. Damit distanzieren sich Katholikinnen “nicht nur immer mehr von der Institution als
Ganzes, sondern fuhlen sich heute auch weitaus weniger als noch vor 20 Jahren an ihre
Gemeinde gebunden® (Deutsche Bischofskonferenz, Frauen und Kirche, 1993, 35ff) (zitiert
nach Ebertz, Gegenwind, 134).....

Beide Kreise - der Katholiken mit enger und mit mittlerer Bindung - zeigen die genannten
Ziige der Uberalterung.

~Wahrend die tUber 60-Jahrigen und die 45- bis 59-Jahrigen mit 60 bzw. mit 56% tberdurch-
schnittlich hohe Anteile bei diesen engeren Bindungsgrade aufweisen, sind sie mit 43% bei
den 30- bis 40-Jahrigen unterdurchschnittlich und mit 25% bei den 16- bis 29-Jahrigen
deutlich unterdurchschnittlich. Von den unter 30-jahrigen Katholikinnen hat heute fast jede
Zweite ,gar keine“ Bindung an ihre Pfarrgemeinde; 1970 lag dieser Anteil in der entspre-
chenden Altersgruppe nur bei 20%.“ (Ebertz, Gegenwind, 134)

Damit scheinen die ,vielfaltigen, sozialen und kulturellen Begrenztheiten und Beschrankt
heiten des kirchlichen Lebens insbesondere des parochialen Gemeindelebens ... darin zu
kulminieren, ganze Bevolkerungsgruppen, voran die Mehrheit der Jugendlichen, aus dem
kirchlichen Kommunikations- und Handlungszusammenhang - sicher ungewollt, aber fak-
tisch - auszuschliessen bzw. ihnen das Leben schwer zu machen.“ (Ebertz, Gegenwind,
138)

Das Phanomen einer Milieuverengung mit der Entstehung sozialer und kultureller Barrieren,
die jene Kirchenmitglieder eher ab-halt, die andere Erlebenserwartungen, ein anderes
Schonheitsempfinden usw. haben, die Tatsache, dall pastorales, kirchliches Handeln eher
fokussiert ist auf Gemeinde und ihre Pastoral, ,drangt sich der soziologischen Diagnose
immer deutlicher als Selbstblockade der Kirche auf, ja gewissermallen als .. Selbst
beschadigung ihres missionarischen Anspruchs. Sie lauft auf diese Weise Gefahr, den -
durch die strukturelle, kulturelle und individuelle Pluralisierung begtinstigten - Trend in die
religidse Subkultur zu beschleunigen. Nimmt die Kirche diese Situation als Herausforderung
an, steht sie vor der Aufgabe, neue Wege zu jenen anderen Milieus bzw. Erlebnisgemein
schaften, nicht zuletzt zu den Jugendlichen zu suchen, und die Frage stellt sich, ob diese
Wege Uberhaupt noch durch die weitgehend auf ‘Gemeinde’ verengte Pastoral begehbar
sind und durch die milieuverengten Gemeinden fuhren kénnen.“ (Ebertz, Gegenwind 138)
Fir die Gemeinden selbst und fur die kirchliche Organisation und Konzeption von Ge-
meinde-Pastoral stellt sich die Frage, wie Ortskirchen und Gemeinden diesen Entwick-
lungen produktiv begegnen kénnen und welche unverzichtbare (realistische) Rolle den Ge-
meinden im Kontext eines Gesamtkonzeptes von kirchlicher Praxis zukommt, die durch eine
andere Art der Prasenz, an anderen (neuen) Orten der Differenzierung und Pluralitat von
Kirchlichkeit, Christentum und Religiositat gerecht werden will.

Hans-Jakob Weinz

12



Literatur

Karl Gabriel, Christentum im Umbruch zur "Post"-Moderne, in: H. Kochanek, Religion und
Glaube in der Postmoderne, Nettetal 1996, 39 — 59 (Gabiriel)

ders., Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg 1994 (Christentum)
ders., (Hg.): Religiése Individualisierung oder Sakularisierung, Gltersloh 1996

Hermann Kochanek, Die Erlebnisgesellschaft — eine postmoderne Herausforderung flr
Seelsorge und Pastoral, ebd. 151 — 218

ders., Spurwechsel, Frankfurt1998
Gerhard Schulze, Die Erlebnisgesellschaft, Frankfurt 1997
ders., Entgrenzung und Innenorientierung, in: Gegenwartskunde 1993, 405ff

ders., Was wird aus der Erlebnisgesellschaft, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, 12/2000,
3ff

Michael Hochschild, Auf der Schwelle der Zukunft, Stuttgart 2001

Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt 1991

Michael Schramm, Das Gottesunternehmen, Leipzig 2000

Franz-Xaver Kaufmann, Religion und Modernitat, Tubingen 1989

Ulrich Beck, Risikogesellschaft, Frankfurt 1986

Ulrich Beck, Elisabeth Beck-Gernsheim, Riskante Freiheiten, Frankfurt 1994
Klaus Wahl, Die Modernisierungsfalle, Frankfurt 1989

Anthony Giddens, Konsequenzen der Moderne, Frankfurt 1996

Carsten Wippermann, Religion, Identitdt und Lebensfiihrung, Opladen 1998

Detlef Pollack, Gerd Pickel, Individualisierung und religiéser Wandel in der Bundesrepu-
blik Deutschland, in: ZfS (28)1999, 464 — 483

Monika Wohlrab-Sahr, Michael Kriiggeler, Strukturelle Individualisierung vs. autonome
Menschen oder: Wie individualisiert ist Religion? in: ZfS (29)2000, 240 — 248

Erzbistum Koln
Abteilung Gemeindepastoral
Juli 2003/Januar2004

13



