Begleitung in Krisen - theologisch-pastorale Aspekte

Impulsvortrag bei einer systemischen Weiterbildung von
Schwangerschaftskonfliktberaterinnen

Einstimmung:

"Die Zuwendung zu den Menschen - eine Starke des Glaubens".

In den Texten der Wistenvater der frihen Christenheit wird folgen-
de Episode erzahlt: "Ein Bruder befragte den Altvater Matoe: "Was
soll ich tun? Meine Zunge macht mir Schwierigkeiten! Wenn ich mit-
ten unter die Menschen gehe, dann kann ich sie nicht zwingen. Ich
beurteile sie in jedem guten Werk und tadle sie. Was soll ich also
tun?" Der Greis antwortete ihm: "Wenn du dich nicht beherrschen
kannst, dann fliehe in die Einsamheit. Denn es ist eine Schwache.
Wer mit den Bridern zusammenwohnt, der darf nicht viereckig sein,
sondern muB rund sein, damit er sich allen zuwenden kann." Und der
Abbas erkannte von sich: "Es ist nicht die Tugend, derentwegen ich
in der Einsamkeit sitze, sondern die Schwache. Die Starken sind

es, die unter die Menschen gehen."

Christlicher Glaube, Religion sind also nicht da stark, wo sie die
Menschen und die Welt flichten, sondern wo sie sich den Menschen
zuwenden.

Glaube und Krisenbewailtigung

Welche Ressource aber ist Glaube, christliche Religion flr die Be-
gleitung von Menschen und fur den (menschlichen) Umgang mit Kri-
sen? Wenn wir die fachliche Krisen- oder Konfliktberatung (so auch
die Schwangerschaftskonfliktberatung) im kirchlichen System
betrachten, so missen wir uns zunachst einmal vor Augen flhren,
daB hier - historisch gesehen - etwas Un-Gewdhnliches geschieht:
Ein religidses System (die Kirche) handelt heilend und begleitend
an Menschen; sie tut dies aber nicht, indem sie religidse Rituale
vollzieht bzw. in religiésen Formen handelt, sondern, indem sie
eine Hilfe bereitstellt, die sich nicht an religiésen, sondern an
humanwissenschaftlichen (weltlichen) Standards ausrichtet. Dies
ist etwas historisch ganz Neues. In den alten religidsen

Systemen, auch im vor- und neuzeitlichen Christentum waren Heilung
und Therapie immer ein Teil des religiésen Heilsdienstes und
vollzogen sich in einer "Mischung" von religiésen und medizinisch-
therapeutischen Handlungsformen. Wenn nun heute das Beratungs-
system als kirchliches Angebot nicht mehr religids, sondern
gewissermaBen weltlich handelt, so ist neu zu fragen, welche
Ressource bieten dann Religion und Glaube fir den Umgang mit
menschlichen Krisen im Kontext professionalisierter Beratung?

1. Der Begriff Krise

Krise bedeutet entsprechend dem urspringlichen Sinn des Wortes
(griechisch: Krisis): Scheidung, Trennung, Ent-Scheidung,



Unter-brechung des Selbstverstandlichen durch eine bestimmte
innere Entwicklung oder durch einen Ein-bruch durch Krafte von
AuBen: und dieser Einbruch in das Selbstverstandliche und das
Sich-Auflésen des Gewohnten machen eine Neuorientierung nétig
(das chinesische Zeichen fir Krise umfaBt die Bedeutungen
Gefahr und Chance).

2.In allen Religionen war das Thema "Krise" zu Hause: Das Gottli-
che wird als Macht, als Schutz, als Rettung, Heilung oder Hilfe
gesucht in den vielfaltigen Krisensituationen (Ubergangs-
situation des menschlichen Lebens). Religion war eine "Antwort"
auf die Erschitterung durch die Krise, weil Religion immer auch
etwas mit Herstellung von Ordnung im Chaos des Lebens, in der
Erschitterung der Ordnung zu tun hat. Religion gewahrt
Erhaltung der Ordnung oder hilft zur Neuordnung.

3.0bwohl Religion immer etwas damit zu tun hatte, Krisen zu
ordnen oder zu beheben, gibt es aber auch gelegentlich eine Art
AusschluBB der Moéglichkeit von Krisen: Z.B. im Rahmen einer
Ideologie des "erfolgreichen Christen" darf eigentlich einem
Christen, einem Glaubigen keine Krise passieren: Wer glaubt,
dem geht alles gut! Im Rahmen dieser Ideologie wird dann die
Krise zum Symptom von Unglauben. Hatte jener nur recht geglaubt
und ordentlich gebetet, so wirde ihm das nicht passieren, denn
dem Glaubigen passiert nichts. In solchen Denkschemata wird
Krise dann entweder als Strafe verstanden oder als Prifung, um
gewissermafBen die Unerschutterlichkeit des Glaubens oder
moralischer Uberzeugungen zu "testen".

4. Wenn wir in die Bibel schauen, so ist die Krise eine zentrale
Erfahrung und Dimension des Lebens sowohl des Volkes Israel wie
der Christen. Die Evangelisten des Neuen Testamentes zeigen uns
Jesus als Jemand, der geradezu Krisen hervorruft: Er unter-

bricht das Gewohnte, bricht die gewohnte Ordnung auf, stellt

das Selbstverstandliche in Frage und ruft in die Entscheidung

flr eine neue Perspektive. Diese neue Perspektive, welche die

alte Ordnung erschuttert, lautet: Gott ist jedem Menschen unab-
hangig von jeder moralischen und gesellschaftlichen Kategori-
sierung zugewandt; Gott liebt jeden Menschen, unabhangig davon,
was er gerade tut oder darstellit.

In der Perspektive Jesu ist (diese) Krise also gottgewollt und
gehdért zum Leben dazu. Denn Leben ist immer auch ein Leben im
Werden (also noch nicht fertig), und Leben ist immer auch
begrenzt (und damit immer auch mit Scheitern konfrontiert).

5. Die Bedeutung des Glaubens fir den Umgang mit Krisen.
Eine Lebenshilfe des Glaubens besteht in der Einsicht:



a) Weil es Gott gibt, muB ich nicht Gott sein. Der Glaube an
Gott kann vom "Gotteskomplex" erlésen. Der Psycholanalytiker
Horst-Eberhard Richter hat gezeigt, daBB der Mensch zum Ende
des Mittelalters im Ubergang zur Neuzeit beginnt, sich aus

der traditionellen Einbindung in die géttliche Welt zu

l6sen, sich als eigenstandiges Subjekt zu entdecken und sich
gleichzeitig von Gott zu "emanzipieren". Diese Emanzipation
aus dem tragenden religiésen System wird dann allerdings zu
einer Art Gotteskomplex, wenn der Mensch zu glauben beginnt,
alles selber machen, gestalten und verantworten zu mussen.
Wahrend er friiher die Krankung in der Erfahrung seiner
Begrenzheit im Blick auf Gott "auszuhalten" vermochte und
sich im Blick auf einen Gott, der alles Gebrochene vollendet
und erldst, mit seiner eigenen Gebrochenheit verséhnen
konnte, so glaubt er jetzt, in der "Emanzipation” von Gott,

flr sich selber "lieber Gott" spielen zu mussen: Jede

Erfahrung von Scheitern, Tod und Begrenzung wird zu einer
Krankung seines Allmachtsgefihls und verstarkt seinen
Gotteskomplexes, und alles was seine GréBenphantasien
bedroht (seine Angste, seine Unsicherheiten, seine Hilfsbe-
darftigkeiten, seine Sterblichkeit) mu3 er gewissermafen
verdrangen. Damit beginnt zugleich die Ausgrenzung der Klei-
nen, Schwachen, Krisengeschittelten, Kranken an den Rand der
Gesellschaft. Im Blick auf diesen Gotteskomplex, kann der
Glaube an eine Wirklichkeit, die umfassender ist als man
selber und die einen in seiner Begrenzung tragt und annimmt,
erldsen vom Zwang, allmachtig sein zu mussen und fir alles
verantwortlich zu sein. Diese Befreiung vom Allmachtswahn
fuhrt nicht zu Passivitat, sondern setzt gerade Krafte frei,
realitatsgerecht (im Blick auf die eigene Begrenzung) zu
handeln in dem Wissen, daB man nicht alles hinkriegt oder
hinkriegen muB. Fir den Umgang mit Krise bedeutet dies, daB
Krise sein darf und daB3 eine Krise nicht zur Krankung des
Selbstgefihls wird. (So gibt es ja z.B. im Schwangerschafts-
konflikt die Krankung (Schuldgefihl) ungewollt schwanger
geworden zu sein; denn moderne, empanzipierte Leute muissen
so etwas wie Verhutung doch im Griff haben! Als modernem
Menschen darf mir so etwas nicht passieren!)

b) Gebete und Rituale

Die traditionelle religiése Form mit Krisen umzugehen sind

Gebete und Rituale. Welche heilende (psycho-therapeutische)

Ressource steckt in diesen religiésen Formen?

- Der Betende stellt sich mit seiner Situation in die Wirk-
lichkeit Gottes hinein.

- Er begegnet als Glaubender einer anderen Wirklichkeit, die
wirkt (Uber die Wirklichkeiten und Begrenzungen hinaus,
die seine konkrete Situation jetzt zu bestimmen scheinen).

- Manch einer glaubt, die Begegnung mit dieser Wirklichkeit



hebe die Krise auf (magisches Denken).
- Andere erfahren fur sich, daBB die Begegnung mit dieser
Wirklichkeit ihnen Kraft gibt, sich der Krise zu stellen.
- Andere erfahren weiterhin, daB die Begegnung mit dieser
Wirklichkeit Energie und Kraft gibt (das Alte) loszulassen
und Neues zu suchen.
Die (psychische) Wirkung dieser Begegnung liegt einmal darin,
daB der Krisengeschuttelte nicht ins Verstummen fallt, sondern
sich betend, schreiend, fluchend in seiner Not und seiner Krise
artikuliert (viele Psalmen des Alten Testamentes sind solche Ge-
bete, in denen der Beter flehend, schreiend, witend seine Not
ins Wort bringt und damit gewissermafBen lebendig bleibt). Eine
andere Wirkung besteht darin, daB der Betende flr sich Bejahung
erlebt: Indem er sich in die Wirklichkeit Gottes hineinstellt,
kann er erleben, daB er bejaht ist, daB er in seiner Krise
nicht sein Gesicht, sein An-Sehen verliert: Ich bin zutiefst
bejaht und geliebt auch in meinen Grenzen. Weil ja oft genug
eine Krise auch das SelbstbewuBtsein und das Selbstwertgeflhl
erschittert, ist es fir den Beter eine Hilfe und wie eine
Erldsung, daB er dieses Urvertrauen, getragen und geliebt zu
sein, nicht verlieren muB3, sondern daB der Glaube, von Gott
unendlich bejaht zu sein, sein SelbstbewuBtsein "aufmébelt".
(Und im Rahmen der geistlichen Begleitung von Menschen in Kri-
sen kénnen wir immer wieder erfahren, wie hilfreich es ist,
wenn Menschen flr sich wissen: Ich falle nicht ins Bodenlose
und werde nicht wertlos, wenn ich mir "all meinen Schei" an-
schaue, wenn ich mich mit meinen Schatten konfrontiere und mei-
nen dunklen Seiten begegne).
Systemisch gesprochen geschieht hier eine Veranderung der Krise
durch Systemerweiterung: Indem ich mich mit meiner Krise und
meiner Situation in einen anderen (weiteren) Kontext, namlich
den religiésen Kontext Gottes hineinstelle, gewinne ich noch
einmal einen anderen und neuen Blick auf meine Krise:

Und dieser andere Blick und die damit verbundene
Systemerweiterung kédnnen schon Krafte fir Veranderung und neues
Handeln freisetzen. Salopp gesprochen: Der Blick aus dem
Kontext Gottes kann die Krisendefinition verandern und neue
Ressourcen erschlieBen.

Im Rahmen eines "aufgeklarten Glaubens", der nicht mehr in ma-
gischen Kategorien denkt (Gott wird schon mein Problem l6sen,
wenn ich nur ordentlich bete) wissen wir, da8 Glaube und Gebet
nicht einfach Handeln und Verantwortung ersetzen; aber der
Glaube kann eine Ressource sein auf der motivationalen Ebene
und auf der Ebene des Selbstbildes: Ich bin wertvoll, auch in
meiner Krise!

Jedes religidse System kennt eine moralische und eine therapeu-
tische Ebene. Im Blick z.B. auf den Schwangerschaftskonflikt



wirde die moralische Ebene lauten: Ich glaube, daB Gott jedes
Leben liebt - auch das Werdende in mir... ich weil3, daB ich

nicht abtreiben soll - aber vielleicht kann ich nicht anders?

Wenn ich allerdings auf dieser moralischen Ebene bleibe und
Gott nur als Moralinstanz sehe, die moralisches Handeln belohnt
und bestraft, wie kann ich mich dann als Jemand, der ja gerade
in einem moralischen Konflikt steht (ich darf nicht abtreiben,
aber vielleicht kann ich nicht anders, muB also schuldig wer-
den) Gott "ndhern", die géttliche Wirklichkeit als Hilfe und
Ressource in diesem Konflikt angehen? Werde ich hier nicht
immer nur dem moralischen Uber-Ich begegnen, das mich strafend
anschaut? Hier ist nun wichtig die zweite Ebene ins Spiel zu
bringen und festzuhalten, daB Gott nicht zuerst und primar der
Huter der Moral ist, sondern ein Hiiter des Lebens, und nur
insofern als er Hiter des Lebens ist, ist er auch Hiter einer
lebensfreundlichen Moral. Als Hlter des Lebens ist Gott die
Wirklichkeit, die dem Menschen in heilender und bejahender
Liebe unbeirrbar zugewandt ist und das heiB3t fir einen Menschen
im Schwangerschaftskonflikt: Ich darf mit dieser Not, in diesem
Konflikt und mdéglicherweise auch mit meiner Entscheidung (zum
Abbruch) vor Gott sein: Gott ist mit mir in meinem Konflikt so-
lidarisch und er bleibt mir unbeirrt zugewandt, selbst wenn ich
diesen Konflikt glaube nicht anders lésen zu kénnen, als schul-
dig zu werden am ungeborenen Leben: ich bin und bleibt bejaht.
Und vielleicht kann ja dieses Wissen, daB Gott mich nicht wegen
meiner Moral, sondern wegen meiner Selbst liebt, und daB er
mich Uber mein Schuldigwerden hinaus lieben wird, gerade die
Ressource sein, die mir zu der inneren Freiheit verhilft, Ja zu
sagen zum ungeborenen Leben. Das Verhalten Jesu zeigt
eindeutig:

Vor jeder moralischen Forderung und Anforderung an den Menschen
steht zunachst einmal die Zusage uneingeschrankter Liebe und
Zuwendung. Wenn wir auf unsere heutige kirchliche Realitat
schauen, so ist es ja gerade das Problem, daB Kirche eben viel

zu oft und zu ausschlieBlich als Moralinstanz erlebt wird und

nicht mehr als "therapeutische Gemeinschaft".

6. Krisenbewaltigung und Gemeinschaft

Christlich gesprochen ist die Bewaltigung von Lebenskrisen
letztlich keine Sache des einzelnen, mit der jeder einzelne flr
sich selbst fertig werden muB3. Unter dem Aspekt, daBB Christsein
und solidarische Gemeinschaft nicht zu trennen sind, muBten wir
geradezu sagen: Jede Krise gibt das Recht auf Solidaritat, ver-
pflichtet die Mitchristen zur Solidaritat. Das theologische Ur-
datum dieser Verpflichtung ist die biblische Exodusgeschichte:
Gott hort das Schreien der"Armen". Darin steckt eine grund-
satzliche theologische Option: Gott ist immer auf der Seite
derer, die in Not sind . . . und diese Parteilichkeit Gottes

5



nimmt auch die Glaubigen in die Pflicht. Christlich gesprochen
gehoéren gewissermaBen Krise und Solidaritdat zusammen. Die Tat-
sache der Krise verpflichtet Christen zum Beistand, zur Empa-
tie, Sympatie und zur fachlichen Hilfe (z.B. durch die Be-
ratungsstellen) .

Glaube, Religion bieten kein Rezept flr alle Probleme und keine
Antwort auf alle Fragen ... Manches bleibt schwer, unlésbar und
unverstandlich. Aber im Rahmen dieser Begrenzung kann Glauben
eine Ressource sein fur den Umgang mit Krisen, weil er 1. den
Respekt vor dem Betroffenen fordert (was ja eine hochthera-
peutische Einstellung ist) und weil er 2. als hoffender Glaube
ein Pendant ist zum therapeutischen Optimismus und zur
hoffnungsvollen Einstellung des Therapeuten. Er gewinnt eine
hoffnungsvolle Sicht aus der Perspektive Gottes.

Diese therapeutische Ressource des Glaubens wird im Handeln
Jesu sichtbar: Jesu Therapie ist gewissermaBen ziel- und
ressourcenorientiert; so geht er z.B. bei der Heilung des
Blinden (im Johannes-Evangelium) auf die (psychoanalytische)
Frage der Umstehenden: "wer ist Schuld an der Situation?"
Uberhaupt nicht ein, sondern fragt den Betroffenen ganz
zielorientiert: "Was soll ich Dir tun, was brauchst Du fur

Dich?" und er handelt entsprechend. In der Begegnung mit
Zachaus handelt Jesus ahnlich (systemisch), indem er den
Kontext der Situation des Betroffenen verandert und ihm damit
eine Veranderung seines Verhaltens méglich macht.

Auch hier spricht Jesus den Ausbeuter und Betrliger Zachaus

nicht moralisch an und nagelt ihn auf seine Schuld fest,

sondern er holt ihn aus dem "System" der 6ffentlichen

Bewertung, die ihn als Stnder diskriminiert, ihn ausgrenzt und
ihm in dieser Situation gewisssermaBen auch noch den Zugang zur
"Ressource" Jesus versperrt, aus diesem System moralischer
Bewertung heraus und stellt ihn in eine ganz neue

Konstellation. Diese neue Konstellation hei3t: "Ich will heute

Dein Gast sein, ich will mit Dir Mahl halten und will Dir und
Deinem System dadurch zeigen, daB ich Dich wert-schatze". Diese
systemische, nicht moralische Intervention Jesu bewirkt, daB
Zachdaus gewissermaBen aus dem Stand in der Lage ist, sein
Verhalten zu verandern.

11.01.1995

Hans-Jakob Weinz
(Begleitung)



