Hans-Jakob Weinz

6. Umgang mit Schuld - Theologische und spirituelle
Uberlegungen®

Das Thema Schuld/Umgang mit Schuld ist ein schwieriges Thema, weil es auch
mit Schmerz, Trauer und Ohnmacht zu tun hat, mit der Erfahrung der Krankung
des narzisstischen GroéRRenbildes, mit einer moglichen Krankung bzw. Bedrohung
des Selbstwertgefiihls, mit eigenen schmerzlichen Erfahrungen im Umgang mit
Schuld, Schuldgefuihlen und Beschuldigungen.

Umgang mit Schuld ist Trauerarbeit, Trauerarbeit Gber den Verlust der Unschuld.
Ohne Schuld, ohne den Umgang mit Schuld bzw. Verarbeitung von Schuld gibt
es kein Wachstum!

Alle Religionen, alle Kulturen (auch Literatur und bildende Kunst) haben als ein
grol3es, zentrales Thema die Frage des Umgangs mit Schuld, die Frage der Erlo-
sung von Schuld, der Heilung von schuldhaften Verstrickungen. In den religibsen
Systemen steht normalerweise der heilende Aspekt im Vordergrund.

Jede Religion - auch das Christentum - ist nicht dazu da, Menschen Schuldge-
fihle zu machen, sie in ihre Schuld zu "driicken", sie zu be-schuldigen ("Richtet
nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet!"), sondern Menschen von ihrer Schuld, von
ihren Schuldschmerzen zu befreien und zu heilen; d. h. nicht, Schuld zu Uberse-
hen oder nicht zu benennen, denn nur benannte und gesehene und anerkannte
Schuld kann geheilt werden.

Ein zentraler Satz des christlichen Glaubensbekenntnisses, der das Geheimnis
des Christusereignisses fir uns auslegt, lautet ja: "Christus ist flir uns gestorben,
um uns von unserer Schuld, von unseren Siinden zu erlgsen!"

In der Tat gibt es in der Geschichte des Christentums starke Formen und Rituale,
mit Schuld umzugehen und von Schuld zu befreien. Das bedeutsame Ritual ist
die Beichte. Hier geht es einmal um Erkennen und Anerkennen von Schuld (Ge-
wissenserforschung), es geht darum Schmerz und Trauer Gber die Schuldver-
strickung, Uber den Verlust der Unschuld zuzulassen (Reue), und es geht darum,
die eigene Schuld in Worte zu fassen und auszudriicken, um nicht daran erstik-
ken zu missen (Schuldbekenntnis). Mittelpunkt der Beichte ist dann der heilende
und erlésende Zuspruch, die Absolution, die von Gott her und mit der Autoritat
Gottes zuspricht, dass der schuldige Mensch im Frieden mit Gott und im Frieden

® Mit freundlicher Genehmigung von Hans Jakob Weinz, gekirzter Aufsatz, Manuskript
fur Beraterinnen Oktober 1995



mit sich selbst leben darf, dass Gott ihm Ansehen schenkt und er sich vor Gott
sehen lassen darf. Eine starke Form der Wiedergutmachung und der Heilung war
vor allem im Mittelalter die Wallfahrt, in der sich der Buf3er auf den Weg zu Gott
und zu sich selbst machte und als "wandernder Buf3er" in seiner Umgebung ho-
hen Respekt erfuhr.

Die Geschichte des Christentums ist aber auch eine Geschichte der Erzeugung
von Schuldgefiihlen und neurotischen Schuldkomplexen.

Hier handelt es sich um ahnliche Erfahrungen, wie sie Kinder machen im Erleben
der strafenden Eltern, im Erleben des strafenden elterlichen Uber-Ichs, das dann
oft durch &hnliche Erfahrungen im religibsen System verstarkt wird: Ein Kind
macht etwas falsch; die Reaktion ist: "Du bist bose (nicht gut)". Das Kind lernt:
Wenn ich etwas falsch mache, bin ich nicht gut, kann ich nicht mehr geliebt wer-
den, bin ich wertlos und schlecht: Ich kann mich nicht mehr sehen lassen!
Menschen, mit einem strengen strafenden Uber-ich leiden oft sehr stark unter
Schuldgefiihlen, die nicht unbedingt einer realen Schuld entsprechen mussen.
Freud spricht hier von Melancholie, einer Form der Selbstanklage, Selbstentwer-
tung, mit der Neigung zur Selbstbestrafung.

Dieser Schuldkomplex wird nicht selten zu einem religiosen Schuldkomplex,
wenn Eltern den "lieben Gott" als strafende Instanz einfuhren, so dass das elterli-
che Uber-lch noch religios verstarkt wird. Die strafenden Eltern (Uber-Ich) und
der strafende Richter-Gott sitzen gemeinsam zu Gericht: So bist du nicht, bist
nicht (mehr) liebenswert!

In ihrer Art des Umgangs mit Schuld hat die Kirche in ihrer Geschichte oft solche
Schuldgefuhle noch verstarkt, dass Menschen sich vor Gott minderwertig und
schlecht fuihlten, dass sie in der permanenten Angst lebten, in die Holle zu kom-
men, wenn sie etwas falsch machten. So stellt z. B. der Psychoanalytiker und
Theologe Dieter Funke fest, dass "ein kirchlicher Stiindenabsolutismus den ein-
zelnen Glaubigen klein machte, um ihn dann umso grof3artiger von oben zu erl6-
sen. Dass diese Art von Erlésung aber nichts bewirkte, sondern depressive Ziige
im kirchlichen Leben nur verstarkte, gehdrt zu den unheilvollen Entwicklungen
kirchlichen Lebens."

Solche Schuldgefihle l6sen oft genug Wut und Aggression aus und es ist durch-
aus verstandlich, dass gerade im kirchlichen Kontext sehr oft wieder Wut und
Abwehr auftauchen, wenn Kirche heute von Schuld und Stinde spricht.

Deshalb gibt es heute nicht selten die Tendenz von Seelsorgern, das Thema
"Schuld” einfach auszuklammern. Mit diesem "Verschweigen" aber lassen sie
auch Menschen mit ihrer Schuld alleine: Heilung wird vorenthalten, denn geheilt
werden kann nur, was angesprochen und ausgesprochen wird.

Wir missen im christlichen Umgang mit Schuld unterscheiden zwischen neuroti-
schen Schuldgefuhlen der Selbstentwertung und echter menschlicher Erfahrung
und Anerkennung von Schuld als Ja-sagen zur eigenen Verantwortung.

Schuld hat wesentlich mit Verantwortung zu tun: Jemand steht zu seiner Schuld,
wo er seine Verantwortung erkennt und anerkennt, z. B. anderes Leben in seiner
Integritat verletzt zu haben...; wo er fUr sich erkennt und schmerzlich daran leidet,
betrauert, dass er etwas, was er selbst fur sich als richtig und gut erkennt, nicht
oder anders getan hat. (vgl. hier den Notschrei von Paulus: "Ich will das Gute und
tue doch das Andere, das Bése!")

Schuld anerkennen heil3t zu sagen: Ich habe dies oder das getan oder nicht ge-
tan.

Ich Ubernehme Verantwortung fiir das Geschehene..., wie eingeschrankt meine
Freiheit auch sein mag, und wie verstandlich es aufgrund meiner Geschichte sein
mag, dass ich so und nicht anders gehandelt habe.

Was auch immer mich bewogen und veranlasst hat, dies oder das zu tun, diese
oder jene Verletzung zuzufiigen, ich habe es getan. Hilfreich sind hier die Uber-



legungen der Familientherapeutin Virginia Goldner bei der Frage, wie kann man
systemisch z. B. mit Gewalt in Beziehungen umgehen, ohne das Thema Schuld
ausklammern zu mussen: "Ich bin heute (wie Ivan Boszormenyi-Nagy schon im-
mer) der Meinung, dass Fragen der Gerechtigkeit und der Ethik wichtige Themen
fur die therapeutische Befragung und das therapeutische Gesprach sind. Morali-
sche Fragen sind fir jeden eine psychische Realitat... Es ist heute z. B. aner-
kannt, dass ein Opfer von Inzest oder Misshandlungen nur dann vollig geheilt
werden kann, wenn der Tater seine Handlungen zugibt und die volle Verantwor-
tung dafir Ubernimmt. Nur so kann das Opfer vom Schatten der Verwirrung tber
das Geschehene befreit werden und, was noch wichtiger ist, von Zweifel an sei-
ner Schuld... Ich mdchte aber behaupten, dass es fur die Heilung des Mannes
genauso wichtig ist, dass er seine Handlungsweise eingesteht und die Verant-
wortung dafir dbernimmt. Solange er das Geschehene abstreitet, bagatellisiert
oder die Verantwortung von sich weist, hat er sich noch nicht mit sich selbst kon-
frontiert, und ein Teil von ihm weil3, dass er einen anderen Menschen ungerecht-
fertigt verletzt hat. Dieses Bewusstsein auf seinem Gewissen herumzutragen ist
eine seelische Last; wahrscheinlich ist es deshalb eine zentrale Idee, praktisch
aller Religionen und spirituellen Ubungen, denen Wiedergutmachung zu leisten,
denen man Schaden zugeflgt hat... Dazu gehort auch, dass man ihm hilft, auf
seine Ausreden zu verzichten und seine Verantwortung fur die Verletzung und
Traumatisierung des Opfers ehrlich anzuerkennen. Wenn er seine Verantwortung
anerkennt und diese Entscheidung freiwillig trifft, bewegt er sich in Richtung Ein-
fihlungsvermégen, weg vom Narzissmus." (Virginia Goldner, Sowohl als auch,
in: Familiendynamik)

Mit der Anerkennung der Tat ist keine Selbstentwertung verbunden, wohl aber
Schmerz und Trauer Uber die eigene Begrenzung und uber den Verlust der Un-
schuld.

Schuld hat - so paradox es Klingt - mit meiner Wiirde als Person zu tun. Als Per-
son bin ich Subjekt: Ich kann mich selber anschauen, mich zu mir selber verhal-
ten. Als Person kann ich "Ich" sagen, ich tue dies oder jenes; ich denke; ich lie-
be; ich hasse...

Zu diesem Subjekt-Sein gehort der Anspruch der Freiheit: Ich kann dieses oder
jenes tun, ich kann dieses oder jenes lassen... Nattrlich ist Freiheit auch be-
grenzt, das gehort zu meiner Konstitution als begrenzter Mensch; aber als Sub-
jekt beanspruche ich diese Freiheit immer wieder fiir mich als Teil meiner Wirde,
will von den anderen in meiner Freiheit als Subjekt gesehen und anerkannt wer-
den, will, dass mir ein Raum der Freiheit fir meine Entfaltung und fiir mein Leben
zugestanden wird. (So geht es ja z. B. gerade in der Therapie auch um die
Erweiterung von Freiheit und Selbstbesitz, um die Freiheit und die Moglichkeit
ich sagen zu kénnen.) Zu dieser Freiheit, zu meinem Subjekt-Sein, zu meinem
grundsatzlichen Anspruch einer Wahl gehort dann auch die Méglichkeit, schuldig
werden zu konnen, sich schuldig zu machen; zu dieser Freiheit gehort, dass ich
meine Tat als meine erkenne und anerkenne und mich nicht im Beschuldigen
anderer (der Umstande, der Menschen, der Gesellschaft...) entlaste.

Anerkennung von Schuld ist Trauerarbeit

Schuldig werden gehort zu meiner Konstitution als begrenztes Wesen, Ja-sagen
zu meiner Schuld heif3t Ja-sagen zu meinen Grenzen und zu meinen Verstrik-
kungen, bedeutet Annahme der "Krankung" meines narzisstischen Grof3en-
wahns: Ich bin nicht perfekt! Horst Eberhard Richter weist in seinem Buch "Got-
teskomplex" auch auf den Unschuldswahn hin: Da ich perfekt sein muss, muss
ich alle Schuld verdrangen, kann ich es nicht zulassen, zu sehen, dass ich schul-
dig, d. h. begrenzt, d. h. nicht Gott bin.



Schuld soll zwar nicht sein, aber da wir alle begrenzte Wesen sind, werden wir
immer und immer wieder auf irgendeine Weise schuldig. Je weniger wir diese
Tatsache verdrangen und je mehr wir uns mit der Realitédt unserer Begrenztheit
verséhnen, um so weniger missen wir unsere Schuld auf einander projizieren
und so zu Moralaposteln werden. Gerade dieses Stehen zu sich selbst macht
eine neue Solidaritat mdglich, in der wir uns gegenseitig als schuldige, begrenzte
Menschen anerkennen und achten und einander verstandnisvoll, heilend und
versbhnend begegnen. Gerade vom Evangelium her muss die Kirche ein Raum
solcher Achtung und Anerkennung sein: Jeder Mensch hat hier Platz mit seiner
Geschichte, auch mit der Geschichte seiner Schuldverstrickungen. Diesen An-
spruch an die Kirche hat Jesus in seinem Handeln greifbar und sichtbar gemacht.
Die scharfsten Worte findet Jesus im Umgang mit den sogenannten Gerechten,
er nennt sie Heuchler, weil sie ihre eigenen Schatten abspalten, verdrangen und
auf die anderen projizieren, die "Stnder". Gerade im Umgang mit diesen "Sin-
dern”, d. h. jenen, die sich aufgrund ihrer Schuld oder zugewiesenen Schuld
ausgegrenzt fiihlen, zeigt Jesus liebevolle Annahme und Respekt. Jesus halt mit
ihnen Mahl, d. h. er hat in der Form, im "Ritual" des Mahles Gemeinschaft mit
ihnen und hebt damit ihre Ausgrenzung im Namen Gottes auf.

Das Mahl Jesu mit den Siindern ist zeichenhafte Verkiindigung. Gott liebt jeden
Menschen unabhéangig davon, ob er sich gut oder schuldig fuhlt, ob er schuldig
oder unschuldig ist. Gott gibt jedem, auch dem schuldig gewordenen, sein Anse-
hen wieder, so dass er sich sehen lassen kann auch in seiner Begrenztheit: "Gott
lasst seine Sonne scheinen Uber Gute und Bose!"

In aller Scharfe macht Jesus dies auch in seinen Schuldnergleichnissen deutlich.
Er Ubt scharfste und harteste Kritik an jenem Schuldner, dem sein Konig die gro-
Be Schuld erlassen hat, der aber seinerseits seinen Mitmenschen wegen einer
kleinen Schuld angeht, beschuldigt und in den "Schuldturm™ wirft. Also gerade
dem der - selbst der Gnade bediirftig - unbarmherzig mit der Schuld des anderen
umgeht, gilt das scharfste Verdikt Jesu, das wir kennen. Hier spricht er von Hélle,
von Heulen und Z&hneknirschen.

Wo Schuld ein Thema sein darf, ohne dass Menschen sich schlecht und elend
fihlen mussen, wo Menschen splren, dass sie mit ihrer Schuld sein durfen ohne
entwertet zu werden, wo sie Respekt erfahren und Ansehen haben in ihrer Be-
grenztheit, da kdnnen Menschen auch ihre Schuld annehmen, besprechen und
verarbeiten, da fihrt die Trauerarbeit Gber die Schuld zu neuen Wachstums-
schritten.

Es geht also darum, Schuld nicht zu verschweigen oder Menschen in ihrer
Schuld auszugrenzen, sondern die Menschen mit ihrer Schuldgeschichte und mit
ihrem Schuldthema "hereinzuholen”, weil Gott jeden hereinholt in die Gemein-
schaft mit ihm und so Verséhnung, Wachstum und Veranderung mdoglich macht,
weil nichts verschwiegen und tbersehen werden muss.

Die christliche Tradition kennt eine systemische Sicht - eine positive Konnotation
- von Schuld in dem Begriff der "felix culpa”. In der Osternacht feiert sie die
"gliickliche Schuld”, die Gott bewogen hat, sich in seinem Sohn durch Kreuz und
Auferstehung radikal fur die Menschen zu engagieren und durch diese radikale
Selbsthingabe letzte Vers6hnung mdoglich zu machen. Die Schuld wird so zu ei-
nem Ort der Gnade. Die spirituelle Tradition geistlicher Begleitung weil3 sehr
wohl: Menschliches Wachstum geschieht eher tber verarbeitete Schuld als Uber
"andauernde Unschuld".

Dies gilt auch fur die Beratung: Es kommt nicht darauf an, "Schuld" einzufiihren
und Menschen zu beschuldigen, aber es ist wichtig, dieses Thema nicht wegzu-
driicken, nicht wegzusehen oder zu beschwichtigen, wenn es von Betroffenen
her da ist.



45

"Die 'Gnade des Nullpunktes' (G. Fuchs) kann Menschen eine neue Sicht und
Erfahrung Gottes erdffnen, néamlich dass sie gerade in ihrer Schuldverstrickung
und Begrenzung vor Gott und damit auch vor den Menschen geliebte, geachtete
und ohne jede Vorleistung gerechtfertigte Menschen sind, gerechtfertigt aus Lie-
be. In dieser Perspektive der Zuvor-Kommenden und immer schon grél3eren Lie-
be Gottes ("Denn wenn das Herz uns auch verurteilt - Gott ist groRer als unser
Herz" 1 Joh 3,19) wird es mdglich, Schuld anzusehen und nicht zu verdréngen,
Verantwortung dafir zu Gbernehmen, dass man anderes Leben verletzt, Lebens-
hoffnungen enttauscht, Lebenstraume beschnitten hat, und dabei zu erfahren:
Ich bin mehr als meine Schuld, mehr als meine Grenze, mehr als mein begrenz-
tes Wollen. Als angenommene und betrauerte Schuld werden Schuld und Gren-
zen zum Tor fur neues Wachstum und neue Reife. Im Kontext solcher Hoffnung
kann es geschehen, dass eine Frau, die ihr Kind nicht austragen konnte, das
Bedurfnis spirt (wenn die Zeit gekommen ist), ihr totes Kind, dem sie das Leben
nicht geben konnte, zu betrauern und sich mit ihm zu verséhnen, z. B in Form
eines Rituals und so Zugang findet zu dem Vertrauen, dass dieses Kind nicht ins
Nichts gefallen ist, sondern in der Hand Gottes ruht und in seinem Licht lebt."’

! Weinz, Hans Jakob, Christlicher Glaube als Ressource in der Beratung, in: Systemisch
orientierte Beratung fur Schwangere und ihre Familien, Schriftenreihe des Didzesan-
Caritasverbandes Kdlin, 1997, Heft 37, S. 51 - 52



aus.

Beratung von Frauen / Paaren
nach einem
Schwangerschaftsabbruch

Onzegi

-

flr katholische
Schwangerschafts-
beratungsstellen




	Text1: Hans-Jakob Weinz
	Text2: aus:


