Otto Hermann Pesch
Ehe im Blick des Glaubens

[Mit Einversténdnis der Verfassers und seinen Korrekturen und Zuséatzen 2005;
siehe auch Anm. 14.]

zuerst erschienen in:

Otto Hermann Pesch, Franz-Xaver Kaufmann, Karl Herbert Mandel, Kurt
Lischer/Franz Bockle, Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Teilbd 7
© Verlag Herder Freiburg im Breisgau, 2. Auflage 1988

(S. 8-42; 76-86)

Seit geraumer Zeit mul3 die christliche Theologie ihre Kompetenz,
Aussagen Uber die Ehe zu machen, mit den Humanwissenschaften
teilen. Sie tut das inzwischen sehr selbstverstéandlich - aber immer
noch nicht gern, nicht selten vielmehr in nur mthsam beherrschter
Angst, die Gesprachspartnerinnen kénnten ihr am Ende jegliches
Rederecht entwinden. Gesprachspartnerinnen sind - neben Medizin,
Kulturgeschichte und philosophischer Ethik - vor allem (Tiefen-
)Psychologie und Soziologie. Bevor diese ihr sowohl kritisches als
auch hilfreiches Wort ergreifen [in den nachfolgenden Beitragen],
empfiehlt sich eine Besinnung darauf, was denn die Theologie als
reflektiertes Wort des Glaubens Uber die Ehe sagt.

Die christlich-theologische Grundaussage tber die Ehe ist seit knapp
einem Jahrtausend zusammengefal3t in dem Satz, die Ehe sei ein
~Sakrament". Die katholisch-evangelische Kontroverse um diesen
Satz ist, wie sich - gleichsam als Nebeneffekt - im folgenden zeigen
soll, nur der Preis fur ein historisch vielleicht unvermeidliches,
gleichwohl verhangnisvolles gegenseitiges Mildverstandnis, das im
Gesprach mit den Humanwissenschaften durchaus unerheblich ist.
Daher setzen wir mit der theologischen Besinnung bei diesem Satz
ein.

[. ,Sakrament" der Ehe

1. Zur Geschichte des Lehrsatzes

Dal’ die christliche Ehe ,ein wahres und eigentliches, durch Christus
den Herrn eingesetztes Sakrament" ist, wird in den Handbiichern der
katholischen Dogmatik als Glaubenssatz festgestellt (vgl.
Diekamp/Juissen 11l § 69; Schmaus °1960 IV/I § 287; ders. 1970, ||
494-512; Auer 237. Der erste lehramtliche Text, in dem die Ehe
ausdricklich unter die ,Sakramente" eingereiht wird, ist der canon 23
des Zweiten Laterankonzils von 1139 (DH 718). Nach 1139 kehrt der
Satz dann, nicht allzu héaufig, in Lehrdokumenten wieder, die stets auf
zugespitzte kirchengeschichtliche Situationen eingehen:

1184 in der Verurteilung der héaretischen Laienbewegungen (DH 761),
1199 im Brief Papst InnozenZz'lll. an den Bischof Hugo von Ferrara
(DH 769), 1208 in der Eidesformel fur konvertierende Waldenser -
einer Art Glaubensbekenntnis (DH 793f), 1267 in dem (auf dem
Zweiten Konzil von Lyon wiederholten) Glaubensbekenntnis des
ostromischen Kaisers Michael Palaeologus (DH 860 = NR 928), 1439
in dem (Unions-)Dekret fur die Armenier (DH 1310f u. 1327 = NR 501
f u. 730) und schliel3lich 1547 auf dem Konzil von Trient im Dekret
uber die Sakramente im allgemeinen (7. Session), wo die Ehe
ausdricklich unter die sieben von Christus selbst eingesetzten
Sakramente gezahlt wird (DH 1601 = NR 506), wozu dann erst 1563,
nach langen Verhandlungen, im Dekret Gber die Ehe (24. Session)
eine knappe theologische Ausarbeitung nachgeliefert wird (DH 1797-
1812, bes. 1800f = NR 731-746, bes. 734f) (vgl. Jedin Il 141-161; IV/2
96-121). Seitdem sind die Trienter Texte der Hauptbeleg fiir unseren
Glaubenssatz - was ist ihnen zu entnehmen?

a)Die Sakramentalitat der Ehe ist nicht direkt Thema des
Ehedekretes, sie wird vielmehr als definierte Glaubenswahrheit
vorausgesetzt und mit gro3ter Selbstverstandlichkeit zur Lésung von
Folgeproblemen ins Spiel gebracht.



b)Entscheidend ist stets die Frage, wann und wodurch ,das
Sakrament" zustande kommt. Die Antwort ist stereotyp: durch den
Ehekonsens in der Kirche, unter Getauften. Weil man sich seitens der
Kirche darlber keine Verfigungsmacht zuerkennt, ist man
zunehmend strenger in der Frage der Ehescheidung (unter verbaler
Schonung der Orientalen und ihrer ,milderen” Praxis) und weitherzig
gegenlber den ,klandestinen”, d.h. heimlich und ohne Zeugen
geschlossenen Ehen (die Luther wegen der fehlenden elterlichen
Zustimmung fur ungultig hieltl). Das Problem, dal3 damit die Ehe als
einziges unter den Sakramenten kein aul3eres, zeremonielles
Zeichen, keine gottesdienstliche Handlung hat, sondern notfalls in
nicht-6ffentlichen Akten besteht, ist in Trient genau empfunden
worden und hat verschiedentlich zu dem Versuch gefiuihrt, den Priester
als Spender des Sakramentes und damit die kirchliche Trauung als
das Sakrament der Ehe hinzustellen - der Versuch ist regelmafig
gescheitert.

¢) Unter solchen Prioritéaten rickt die Deutung der Sakramentalitat
der Ehe ins zweite Glied. Sie hat den Charakter einer knappen
Rekapitulation, die im Ergebnis zugunsten einer grof3en Offenheit der
Lehre ausschlagt. Das Konzil erklart: Christus, der Stifter (institutor)
der Sakramente, hat durch sein Todesleiden die Gnade verdient, die
die im Schopferwillen Gottes begriindete (Gen 2,23; Mk 10,9; Mt
19,6!) natirliche Liebe zwischen Mann und Frau vollendet und zu
unaufldsbarer Einheit festigt- was Paulus in Eph 5,25.32 ,andeutet”
(,innuit"). Durch diese Gnade Christi Gbertrifft die christlich gelebte
Ehe - die Ehe unter der lex evangelica - die Ehen im Alten Bund.
Deshalb ist sie mit Recht gemaf den friiheren Konzilien und der
kirchlichen Uberlieferung unter die sieben Sakramente zu zéhlen. Im
Gegensatz zu dieser Lehre befindet sich, wer behauptet, die Ehe als
Sakrament sei ,in der Kirche von Menschen erfunden” worden (can.
1).

Das ist die bis heute entscheidende kirchenamtliche Lehre tber die
Ehe als Sakrament. Die ganze Lehre - ist man versucht zu sagen.
Spatere, wiederum nicht sehr zahlreiche, lehramtliche AuRerungen
greifen ohne wesentliche neue Elemente auf die Trienter
Formulierungen zurlck: die Ehe-Enzyklika Leos XIII. ,Arcanum

divinae sapientiae"von 1880 (DH 3142f = NR747), die EheEnzyklika
Pius'XI. ,Casti connubii" von 1930 (DH 3710-3714 = NR 756-760), die
Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils von 1965 (Nr.
48) und die Ehe-Enzyklika Pauls VI. ,Humanae vitae" (Nr. 8)
(entsprechend Gemeinsame Synode | 428f) und im Apostolischen
Schreiben ,Familiaris Consortio” Johannes Pauls Il (Nr. 13; vgl. Nr.
49). Wie schon in Trient hat der Gedankengang jeweils die Struktur
eines ,Darliber-hinaus"-Argumentes: Die Ehe, von Gottes Schopfer-
weisheit begriindet und als unauflésbare gewollt, hat Christus
y,dartiber hinaus" dadurch ,zur Wiirde eines Sakramentes erhoben",
daf3 die Ehe unter Getauften auf die unlésbare Verbindung zwischen
Christus und seiner Kirche hinweist. Das einzige weiterfiihrende
Moment in diesen Texten ist der starkere Akzent auf dem Ehevertrag
und die nun gegen den Staat durchgehaltene Kompetenz der Kirche -
worauf zuriickzukommen ist (s. w. u. lll.). Polemisch nehmen nur zwei
Dokumente zu unserer Frage Stellung: der ,Syllabus" Pius'lX. von
1864 (DH 2965 f u. 2973) und das antimodernistische Dekret
.Lamentabili" Pius'X. von 1907 (DH 3451), wo historische Fragen
nach der Einsetzung des Ehesakramentes durch Christus und
sachliche Fragen nach der Identitat von Ehevertrag und Sakrament fur
illegitim erklart werden.

Blickt man von diesem Stand lehramtlicher Aussagen zurtick in die
Zeit vor Trient (vgl. Schillebeeckx; Duss-von-Werdt; Ratzinger; Auer;
O. H. Pesch; Lell 1973) und beherzigt man gleichzeitig die Grundregel
der Dogmeninterpretation, dafd im Zweifelsfall der genaue Sinn und
die Grenze lehramtlicher Texte von der jeweils abgewehrten Gegen-
position her zu erschlielRen sind, dann zeigt sich zweierlei. Zum einen:
Das erste christliche Jahrtausend hat unseren Glaubenssatz als
solchen nicht gekannt. Und zum anderen: Seit er erstmals formuliert
wurde, hat er bis zum Konzil von Trient (und bis heute) seine
Stof3richtung und damit seinen Sinn mehrfach verandert. Die ersten
Texte zahlen die Ehe unter die Sakramente, weil sie mit diesen
zusammen von spiritualistischen Irrlehrern bek&mpft wurde, die alle
materielle und institutionelle Sichtbarkeit des Heils in der Kirche
ablehnten. In den Unionstexten mit den Ostkirchen wird die -
inzwischen selbstverstandliche - Sakramentalitat der Ehe eigens



erwahnt, weil deren Bejahung der Ausweis des vollen Bekenntnisses
zur romischen Lehrtradition ist. In Trient endlich verteidigt man mit
dem Stichwort ,Sakrament" die Heilsbewandtnis und die kirchliche
Einbindung der Ehe - was im 16. Jahrhundert innerkirchlich gegen die
Reformation und in den Texten des 19. und 20. Jahrhunderts nach
aufRen gegenuber dem Anspruch des Staates geltend gemacht wird.
Der Satz von der Sakramentalitéat der Ehe dient also dazu, in Sachen
Ehe zuerst die sittliche Erlaubtheit, dann die Integritat der
Lehrtradition, dann die Gnadenhaftigkeit und schliel3lich die kirchliche
Zustandigkeit zu unterstreichen. Oder anders: es geht zuerst um die
Weltlichkeit, ja Fleischlichkeit der Ehe, dann um ihre Christlichkeit,
Glaubensverbindlichkeit, schlie3lich ihre Kirchlichkeit. Die
Sakramentalitat der Ehe steht zuerst gegen spiritualistischen
Dualismus, dann gegen antirdmischen Separatismus, schlie3lich
gegen antikirchlichen Sakularismus. Nur sparlich und erst spat gibt es
Hinweise darauf, was denn Ehe als ,Sakrament" bedeute.
Gemeinsamer Nenner in allen Aussagen Uber die Ehe ist ihre
Heiligkeit, woraus dann je nach Gegenposition die entsprechenden
Schluf3folgerungen gezogen werden.

Aus all dem ist ein erstes und einfaches Fazit zu ziehen: Der
Glaubenssatz von der Ehe als Sakrament ist kein ursprtnglicher, kein
primarer Glaubenssatz - wie etwa der Glaubenssatz von Gott als
Schopfer oder von Jesus Christus als Sohn Gottes und Herr. Und ein
Zweites: Wenn die Sakramentalitat der Ehe Glaubenswahrheit ist,
dann muf ihr Sachgehalt auch glaubbar und lebbar (gewesen) sein,
ohne dalR man sie als Satz formulierte. ,Sakrament" der Ehe bringt
also abkirzend einen Sachverhalt zum Ausdruck, der unabhéngig
von diesem Wort gegeben ist, wenn Christen heiraten und in der Ehe
leben. Wie hat sich diese ,,Abkirzung" ergeben? Warum wurde sie
notig?

2. Biblische, theologiegeschichtliche und liturgiegeschichtliche
Hintergrinde

Der in Trient und seitdem in der Theologie so wichtige, ja
entscheidende biblische Stitzpunkt fur die Sakramentalitat der Ehe,
namlich Eph 5,25-32, (mit dem darin enthaltenen Rickgriff auf Gen
2,23f) wird in der Alten Kirche kaum als Aussage Uber die Ehe,
vielmehr als Aussage Uber die Kirche gelesen. Selbst dualistisch
gestimmte, vom hoéheren Rang der Ehelosigkeit durchdrungene
Kirchenvater kénnen die Ehe preisen: insofern sich in ihr die
unauflésliche ,Ehe" Christi mit seiner ,Braut", der Kirche, abbildet. Die
.Fleischlichkeit" der Ehe tut dann theologisch gleichsam nicht mehr
weh, denn wie von aller irdischen Wirklichkeit gesagt ist, daf? ,die
Gestalt dieser Welt vergeht" (1 Kor 7, 31), so heildt es von der Ehe:
.Wenn sie von den Toten auferstehen, werden sie nicht mehr
heiraten, sondern wie die Engel im Himmel sein" (Mk 12,25). Die
Unauflosbarkeit der Ehe dagegen kann nun Tragerin der
ekklesiologischen Symbolik sein.

In der theologischen Betrachtung der Ehe selbst orientiert man

sich denn auch nicht an Eph 5, sondern an den Jesusworten Uber das
Scheidungsverbot - und in der Praxis an deren beginnender recht-
licher Fixierung in der Urkirche (vgl. Fuchs 89-91; Lehmann 1974,
280f; Bockle 1978,130-132). In genau diesem Zusammenhang taucht
auch erstmalig - und nattrlich nur bei lateinischen Kirchenvétern -
das Wort ,Sakrament" auf. In seiner spater ,klassisch" werdenden
Lehre von den ,drei Gltern der Ehe" spricht Augustinus davon, dal3
fur Christen zu den beiden Ehegitern der Nachkommenschaft
(bonum prolis) und der Treue (bonum fidei) ein drittes Gut hinzutritt:
die ,Heiligkeit des Sakramentes" (sanctitas sacramenti®). Das besagt
nach der ausdriicklichen Erklarung des Kirchenvaters, dal3 jemand,
der seinen Ehepartner verlassen hat, keinen anderen heiraten darf
vor dem Tod des ersten, weil das Eheband so unverlierbar sei wie
Taufe und Weihe. Auf der Fluchtlinie dieses Textes liegt die spatere
Lehre aber doch, sofern seit dem Mittelalter und gerade in Trient in
Diskussion und Lehrentscheidung die Sakramentalitat mit der Unauf-
|6sbarkeit der Ehe verknipft ist, wenn auch in umgekehrter Richtung:
Die Ehe ist nicht Sakrament, weil sie unauflésbar ist, sondern sie ist
unauflésbar, weil sie Sakrament ist. Denn eine auflésbare Ehe ist ja
nicht geeignet, das Verhaltnis Christi zu seiner Kirche — den Inhalt der

3



Sakramentalitat - darzustellen.

Augustins Theorie héatte freilich keine solche, ihren urspriinglichen
Sinn umkehrende Wirkungsgeschichte haben kénnen ohne einen
anderen Faktor: die Entwicklung des kirchlichen Trauungsritus.

Jahrhundertelang hat sich die Kirche um die EheschlieRungsform
nicht gekimmert. Die hohen Mal3stdbe der Christen in bezug auf die
Ehe filhren jedoch seit dem 4. Jahrhundert - vielleicht schon friiher® -
zu einer kirchlichen Segnung der bereits geschlossenen Ehen.

Diese Segnung war jedoch nicht verpflichtend, und der segnende
Priester war oft nicht mehr als ein Gast bei der Hochzeitsfeier. Noch
Karl der Grof3e hat vergeblich angeordnet, die Priester sollten fest-
stellen, ob und welche Ehehindernisse einer Eheschlie3ung im Wege
stiinden: Die Priester konnten von Amts wegen gar nicht wissen, wer
verheiratet war, weil niemand (auf3er den niederen Klerikern) ver-
pflichtet war, seine Ehe im Rahmen der ,Brautmesse" einsegnen zu
lassen.

Seit der zweiten Halfte des 1. Jahrtausends wuchs der Kirche
allmahlich die Jurisdiktion tGiber den Eheabschlul? zu. Ursache waren
vor allem der Zusammenbruch staatlicher Autoritat und Verwaltung
nach dem Untergang Westroms und die nachfolgenden wirren Zei-
ten. Als die frénkischen und germanischen Konigreiche und schliel3-
lich wieder ein ,romisches" Kaiserreich entstanden, war die Kirche
hinsichtlich der Jurisdiktion Uber die Ehe bereits im Besitzstand.
Eines der wichtigsten Motive bei der sich nun ausbildenden kirchli-
chen EheschlieBungsform war die Sicherung der Freiheit der Partner-
wabhl, die nicht zuletzt der Unsitte der Frauenentfilhrungen ent-
gegenwirken sollte - ein Motiv, das sich erst in der ,burgerlichen”
Ehe des 19. und 20. Jahrhunderts auch gesellschaftlich voll durch-
gesetzt hat. Nach hergebrachtem rémischem Recht, wonach ,der
Konsens die Ehe bewirkt" (consensus facit nuptias), war diese
Freiheit der Partnerwahl selbstversténdlich. Nach germanischem
Recht nicht, denn in der Normalform der germanischen
EheschlieRung, der sogenannten Mundtehe, bestimmten die Eltern
den Ehepartner und handelten mit dessen Eltern alles tbrige aus.
Ehe war eine Art Eigentumswechsel. Am Ende ,ibergab” der

Brautvater dem Brautigam die Braut und diese damit in dessen
Familie. Nur in einer Nebenform bestand Freiheit der Partnerwahl:

in der sogenannten Friedelehe, bei Brautleuten ohne Eigentum. Die
kirchliche EheschlieRungsform hat also die Nebenform zur Regel-
form gemacht und dabei auf3erlich noch an die germanische Normal-
form angeknipft: Der Priester Gbernimmt die Funktion des Braut-
vaters als des ,Mundtwaltes". Die Bedingungen, unter denen die
Kirche die Eheschlie3ung in ihre Regie Gbernahm, erklaren zugleich
deren Grundelemente: die 6ffentliche Konsenserfragung (,in facie
ecclesiae" = vor der Kirchentir), das unter Zeugen gegebene Jawort,
die priesterliche Einsegnung. Die Formen sind im einzelnen sehr
vielfaltig - noch zur Zeit des Trienter Konzils -, doch bekommt das
rémische Formular bald einen dominierenden Einfluf3. Im 12. Jahr-
hundert begegnet uns zum erstenmal ein Trauungsformular, das
weitgehend dem noch heute gebrauchlichen gleicht. Wir befinden
uns ganz in der Nahe jenes Datums, wo erstmalig die Ehe in einem
offiziellen kirchlichen Dokument zu den ,Sakramenten" gezahlt

wird.

Der Zusammenhang ist unverkennbar: Der kirchliche Trauungs-
ritus hat es selbstversténdlich gemacht, die Ehe unter den Punkten
aufzuzahlen, die gegenlber einer spiritualistischen Bestreitung alles
Institutionellen in der Kirche besonders zu verteidigen waren.
Anderseits aber war nach - fast - einhelliger Uberzeugung nicht die
Trauung das Sakrament, sondern die Ehe. War diese aber immerhin
Sakrament, so muf3te man die Wesensstruktur des Sakramentes in
ihr aufsuchen. So beginnt mit diesem Zusammentreffen von Trau-
ungsliturgie und antispiritualistischer Defensive die theologische
Reflexion auf die Sakramentalitat der Ehe. Deren nicht wenig ver-
wirrender Gang ist inzwischen in griindlichen Untersuchungen
nachgezeichnet worden (siehe Literaturverzeichnis). Besondere
Quelle der Verwirrung sind die unterschiedliche Betrachtungsweise
bei Kanonisten und Theologen (begriindet das Ja-Wort oder der erste
Ehevollzug die unauflsliche Ehe? Vgl. Duss-von-Werdt 425, 429;
Schneider 286) und die bis zum 13. Jahrhundert anhaltende
Unschéarfe des Sakramentsbegriffes Uberhaupt. Orientierungspunkt
war das durch Augustinus vorgegebene Sprachmuster, welches



~Sakrament" und ,Unauflésbarkeit" verkntpfte. An dieser Stelle tritt
Eph 5 in die Reflexion ein: Die gnadenhafte Verbindung zwischen
Christus und der Kirche, in die die verheirateten Christen hinein-
genommen sind, ist die sakramentale Gnade, ihr Zeichen der
unauflésbare Konsens. Indem Christus diesen wiederherstellte und
ihn durch seine Gnade lebbar machte, ist er der ,institutor" des
Ehesakramentes. Dieses selbst - bei Augustinus noch eine Art
,versie- gelung" des ehelichen Treubundes (man denke an die
Grundbedeutung von sacramentum = Fahneneid!)- ist nun ein
Heilszeichen Christi in der Kirche, das im Rahmen des kirchlichen
Trauungsritus von den Eheleuten vollzogen wird.

Wie sich eine solche, die Entwicklung eines Jahrtausends sammelnde
und zu verarbeiten bemiuhte theologische Reflexion anhort, sei an
zwei klassischen und wirkungsgeschichtlich wichtigen Reprasentanten
des Lehrstiicks vorgefiihrt. Fir Petrus Lombardus steht in seinen um
1150 geschriebenen ,Sentenzen” bereits fest, daf’ die Ehe ein
Sakrament ist - seine Lehre von der Ehe setzt mit dieser Feststellung
ein. Er fahrt dann fort: ,Da also die Ehe ein Sakrament ist, ist sie auch
ein heiliges Zeichen, und zwar [Zeichen] einer heiligen Sache, namlich
der Verbindung Christi und der Kirche, wie der Apostel sagt [folgt Zitat
Eph 5,31f]. Wie namlich unter den Gatten die Verbindung im Einklang
der Seelen und in der Vereinigung der Leiber besteht, so ist die Kirche
Christus durch Wille und Natur verbunden, wodurch sie dasselbe will
wie er, und [umgekehrt] nahm er seine Gestalt von der Natur des
Menschen. Die Gattin ist also dem Gatten geistig und leiblich
verbunden, d. h. in der Liebe und in der Gleichgestaltung der

Natur. Dieser doppelten Verbindung Bild findet sich in der Ehe. Der
Einklang der Gatten bezeichnet die geistige Verbindung Christi und
der Kirche, die durch die Liebe geschieht. Die Vereinigung der
Geschlechter bezeichnet jene Verbindung, die durch die Gleichge-
stalt der Natur geschieht."*

Thomas von Aquin macht sich Gedanken dartiber, wann die Ehe
als Sakrament eingesetzt worden sei: ,Die Natur neigt zur Ehe, in-
dem sie dabei ein Gut anstrebt, das aber verschieden ist gemal den
verschiedenen [geschichtlichen] Standen der Menschen. Daher
muf3te jenes Gut auf verschiedene Weise in den verschiedenen Stan-

den der Menschen gestiftet werden. Sofern also [die Ehe] auf die Zeu-
gung von Nachkommenschaft hingeordnet ist, die auch notwendig
war, als es die Sinde noch nicht gab, wurde sie vor der Stinde
gestiftet.

Sofern sie aber ein Heilmittel gegen die Wunde der Siinde gewahrt,
wurde sie nach der Siinde zur Zeit des natlrlichen Gesetzes gestiftet.
Im Hinblick auf die Bestimmung der Personen fand ihre Einsetzung
im Gesetz des Mose statt. Sofern sie aber das Geheimnis der Verbin-
dung Christi und der Kirche vergegenwartigt, hat sie ihre Einsetzung
im Neuen Gesetz, und in diesem Sinne ist sie ein Sakrament des
Neuen Gesetzes. Was aber die anderen Vorteile betrifft, die sich aus
der Ehe ergeben, wie zum Beispiel Freundschaft und gegenseitige
Hilfe, die sich die Gatten leisten, hat sie ihre Einsetzung im burger-
lichen Gesetz."

Die erreichte Position gestattet gleichzeitig, die Uberlieferte Ab-
wertung der Ehe gegeniber der Ehelosigkeit voll durchzuhalten.

An dieser Abwertung der Ehe wegen deren ,fleischlicher" Bindung
konnen keine Zweifel aufkommen - man lese die gleichzeitige
Theologie des Monchtums als des besten Christenstandes, etwa bei
Bernhard von Clairvaux®, oder man lese, was der schon genannte
Petrus Lombardus dartiber sagt, aus welchen Griinden der eheliche
Akt entschuldbar" sei’. Aber unter dem Aspekt der sakramentalen
Unaufldslichkeit verliert die fleischliche Liebe in der Ehe ihren Sta-
chel und kann zum sakramentalen Zeichen werden, wahrend sie in
sich selbst minderwertig bleibt.

Der klassische Text Eph 5 hat freilich mitgeholfen, auch hier lang-
fristig Wandel zu schaffen. Er zeigte nicht nur die Ehe als Gnaden-
wirklichkeit durch den Hinweis auf Christus und die Kirche und verhalf
S0 nicht nur zur Interpretation ihrer Sakramentalitat, der Text konnte
durch den betonten Ruckgriff auf Gen 2,23 auf die Dauer auch eine
Abwertung der irdisch-fleischlichen Wirklichkeit der Ehe nicht dulden.
So ist in Trient davon auch nichts mehr zu spiren - trotz der
Hoherbewertung der Ehelosigkeit in can. 10 des Ehedekretes (DH
1810 = NR 744), der eigenartigerweise keine Entsprechung in der
vorausgehenden theologischen Darlegung hat.

Das Ergebnis einer tausendjéhrigen Reflexion tber die Ehe als



Sakrament ist also nicht weniger und nicht mehr als dies: In der Ehe
wird den Glaubenden durch die Gnade Christi - ,auf evangelisch”
ausgedrickt: durch Gottes VerheiRung um Christi willen - die
Chance neu erd6ffnet, nach Gottes Geschenk und Willen zu erfiillen-
der Gemeinschaft zusammenzuwachsen. In dieser Gemeinschaft
wird im Kleinen jenes Heilsgeheimnis sichtbar und wirksam, das im
Grol3en Christus und die Kirche verbindet.

3. Die Ehe als Sakrament in der heutigen Theologie

Die Offenheit dieser lehramtlichen Position fur weitere theologische
Uberlegungen ist seit langem erkannt. Ein Beweis fiir diese Offenheit
liegt in der Vielzahl von neuen theologischen Interpretationen der
Sakramentalitat der Ehe, die wir hier nur grob typisierend skizzieren
kénnen.

Zunéchst: Die Frage der neutestamentlichen Begrindung einer
.Einsetzung" oder Stiftung des Ehesakramentes durch Jesus ist in der
heutigen katholischen Theologie im wesentlichen ausgestanden.
Luther mokiert sich in seiner frihreformatorischen Abhandlung
Uber die Sakramente ,De captivitate babylonica Ecclesiae" (Von dem
babylonischen Gefangnis der Kirche) dartber, dafl? ,schlafrige und
unsorgfaltige Leser" aus dem lateinischen Text von Eph 5, 32:
.Sacramentum hoc magnum est..." geschlossen hétten, das Neue
Testament bezeuge damit selbst die Ehe als Sakrament - was Luther
dann muihelos philologisch-exegetisch ad absurdum flhren kann,
denn ,sacramentum" heift hier ,Geheimnis" (mysterion)®. GroRRen
Theologen der Tradition ist dieses Fehlargument allerdings nicht un-
terlaufen - wie die oben zitierten Texte aus Petrus Lombardus und
Thomas zeigen. In Trient wurde ein dahingehender Textvorschlag
wieder gestrichen und durch das vorsichtige ,Paulus deutet an..."
ersetzt (s. 0. S. 2). Die Schuldogmatik der alteren Handbicher aller-
dings hielt es mit Ricksicht auf die Trienter Lehre (alle sieben Sakra-
mente sind von Christus eingesetzt!) doch fir nétig, einen Stiftungs-
akt Christi in bezug auf das Ehesakrament zu postulieren, und zwar

mittels des sogenannten ,Praskriptionsbeweises": Es kann kein
Beweis nach Ort, Zeit und Anlal? erbracht werden, daf3 die Apostel
die Ehe als Sakrament eingesetzt hatten; da aber als Glaubenssatz
feststeht, dal3 die Ehe ein Sakrament ist, muf3 geschlossen werden,
daR Christus die Ehe als Sakrament gestiftet hat, wenn uns auch
Einzelheiten historisch nicht mehr greifbar sind (vgl. Diekamp/
Jussen Il § 69).

Den Schritt Uber solche Konstruktionen hinaus machte folgende
Einsicht méglich: Schon immer hat gegentiber der Lehre des Trienter
Konzils die These als unbedenklich gegolten, daf3 Christus ein Sakra-
ment nur grundsatzlich eingesetzt haben kénne (,institutio in ge-
nere"), wahrend die ndhere Ausgestaltung der Kirche Gberlassen
blieb. Dann ist aber der Unterschied zu der jingeren, historisch
glaubwurdigeren und theologisch sachgeméaleren These verschwin-
dend gering, wonach die Sakramente - zumindest einige von ihnen -
von der Kirche und im Zuge ihrer Ausgestaltung eingefiihrt worden
sind, und zwar als qualifizierte Hochform, in der sie ihr Wesen und
ihren Auftrag an dem Menschen vollzieht, der ihr begegnet (vgl. ex-
emplarisch: Rahner 1960).

Sind mit dieser Auffassung auch noch langst nicht alle Probleme
einer biblischen und theologischen Begriindung der Sakramente ge-
l6st, so ist sie doch fiir das Gesprach mit der evangelischen Kirche
und Theologie von groRer Bedeutung. So wird denn in den jingeren
AuRerungen zur Sakramentalitat der Ehe stets zu Beginn mehr oder
weniger ausfihrlich betont: Es bedarf keines audrtcklichen Stif-
tungswortes Jesu, um die Sakramentalitat der Ehe zu sichern und zu
verstehen. Die Einsetzung der Ehe erfolgt nicht durch ein histori-
sches Einsetzungswort Jesu, vielmehr ist die Rede von einer ,Einset-
zung" des Ehesakramentes eine ,Folgerung" aus der verwandelnden
Macht des Erlésungswerkes. ,Die Frage nach der Einsetzung des
Sakramentes durch Christus muf3 in der Natur des Sakramentes
selbst den gultigen Ausgangspunkt fir die Antwort suchen”

(Auer 235; vgl. Schneider 282f).
Der in der Sache selbst gelegene Ausgangspunkt ist nun die Bezie-
hung zwischen Ehe und Kirche, oder besser: die Abbildlichkeit der



Ehe in bezug auf das Verhaltnis Christus-Kirche. Denn diese ist der
rote Faden, seit im Anschluf3 an Eph 5 die Sakramentalitat der Ehe
theologisch und lehramtlich reflektiert wird. Darin ist daher immer
eine ekklesiologische These impliziert und damit ein bestimmtes
Kirchenverstandnis - und genaugenommen heftet sich daran auch
die kontroverstheologische Debatte. Wenn wir also die modernen
Antworten zur Sakramentalitat der Ehe typisieren wollen, gehen wir
am gunstigsten von der Eigenart des jeweiligen Grundverstandnisses
von der Kirche aus. So ergibt sich der folgende Durchblick - der na-
turlich vereinfachen muf3 und Nuancen zu Ubergehen gezwungen ist.

a) Das institutionell-ekklesiologische Verstandnis®

Hier geht man vom gegebenen traditionellen Sakramentsbegriff aus
und stellt fest, dal’ die Ehe als Realsymbol fur die heilsbedeutsame
Verbindung zwischen Christus und der Kirche die Wesensmerkmale
eines Sakramentes erflllt. Entscheidend ist nun, daf} sowohl die Kir-
che mit Amtsvollmacht und Kirchenrecht als auch die Ehe als Insti-
tutionen gefal3t sind. Nicht die menschliche Beziehung der Partner
ist Gegenstand der theologischen Reflexion - sie zu betreuen ist aus-
dricklich dem Staat Gberantwortet! -, sondern nur der Ehevertrag
sowie dessen Besiegelung im Ehevollzug. Auf der gleichen institu-
tionellen Linie versteht man die Unauflésbarkeit der Ehe: als ontolo-
gische, und darum konkret als rechtliche Unmdglichkeit, weil ja
auch die Verbindung von Christus und Kirche, deren Abbild die Ehe
ist, nicht aufgeldst werden kann. Der symbolische Hinweis der Ehe
auf das unldsbare Verhaltnis Christi zur Kirche ist also nicht nur, wie
im Epheserbrief und noch bei Augustinus, ein motivierender, auf die
ethischen Konsequenzen abzielender Vergleich, sondern eine onto-
logische Realitat. Die Ableitung einer universalen und exklusiven
Kompetenz des kirchlichen Amtes fur die gesamte sakramentale,
und das heil3t: institutionelle Dimension der Ehe ist dann einerseits
zwingend, anderseits beleuchtet sie noch einmal die Eigenart dieses
Verstandnisses von der Ehe als Sakrament.

Was in der kompromif3losen, ja harten Sprache der &lteren katholi-

schen Schuldogmatik zur Sache gesagt ist, wird ebenso, nur verbind-
licher und héflicher formuliert, auch in neueren Darlegungen zum
Thema festgehalten™. GewiRR wird nicht mehr nur sozusagen im
dogmatischen ,Regelkreis" argumentiert, vielmehr kommt auch die
fundamentaltheologische Problematik des Sakramentsbegriffes
deutlicher zur Sprache. Am Grundverstandnis andert sich aber
nichts. Kirche und Ehe sind - trotz der ,weicheren" Terminologie -
Institutionen im Verhaltnis von Urbild und gestiftetem Abbild.

b) Das heilsgeschichtlich-ekklesiologische Verstandnis™

Dieses ergibt sich nicht unmittelbar aus Einwanden gegen die zuvor
skizzierte Position. Aber das ,heilsgeschichtliche" Denken steht in
der Theologie gegen eine statische, neuscholastische Denkweise,
welche die Botschaft des Glaubens in eine Liste zeitloser Lehrséatze
zu verwandeln suchte. Doch der Glaube richtet sich nicht primér auf
Lehren und Satze, sondern auf geschichtliche Ereignisse und deren
Bedeutung. In diesen Ereignissen hat Gott zum Heil des Menschen
gehandelt und der von diesem angezettelten Unheilsgeschichte ent-
gegengewirkt. Die Heilsgeschichte Gottes beginnt mit der Schépfung
und fuhrt Uber den Alten Bund zu Jesus Christus, der das erst verbor-
gene, dann offenbare Zentrum dieser Geschichte ist. Ihn verkindigt
und reprasentiert die Kirche als letzte geschichtliche Epoche vor der
Vollendung aller Dinge. ,Sakramente" hat es in jeder Epoche dieser
Geschichte gegeben - darin greift die ,heilsgeschichtliche Schule"
auf die Kirchenvéter und auf die Theologen des Mittelalters zurick.
Die neutestamentlich-kirchlichen Sakramente unterscheiden sich

von den friiheren Sakramenten dadurch, daR3 sie auf Héhepunkt und
Mitte der Heilsgeschichte zurtick- und nicht vorausverweisen und
daR sie die Heilsgabe Gottes nicht nur versinnbilden und ankin-
digen, sondern ,instrumental" mitteilen. In diesem Denkrahmen er-
scheinen die Aussagen uber die Ehe in Eph 5 als geradezu
klassischer Beleg fiir den heilsgeschichtlich abgestuften Einbezug
einer menschlichen Realitét in das geschichtliche Heilshandeln
Gottes. Gen 2,23 charakterisiert die Ehe als Schopfungsgabe Gottes,
die Propheten interpretieren ihre alttestamentliche Sinnbildlichkeit: die
.Ehe" Gottes mit Israel, und Eph 5 stellt die neue, christologisch



geflllte, also sakramentale Symbolik klar.

Dieser Grundgedanke wird von den Vertretern des heilsgeschicht-
lichen Eheverstandnisses vielféltig variiert. Nach Auer wird im Alten
Testament der Gottesbund von der Ehe her erhellt (Hos 2,18-25), in
Eph 5 wird umgekehrt vom Bund zwischen Christus und der Kirche
her die Ehe gedeutet. Nach Schulte ereignet sich das eine Mysterium
(Eph 1!) - geschichtlich geformt und verformt - in den kirchlichen
mysteria, den Sakramenten. Die Ehe zahlt dazu aufgrund der aus
1 Kor 6-7 zu folgernden wesenhaften Christusbezogenheit mensch-
licher Leiblichkeit. Nach Ratzinger macht Jesus den Auftrag des
Ursprungs zur Mdglichkeit des Glaubens jetzt, worin sich die
Grundstruktur seiner Botschaft Giberhaupt wiederholt. Fir Eph 5 ist
typisch, dal3 die Ehe als Zentrum der Schdpfungsordnung zugleich
die fur das Alte und Neue Testament konstitutive Einheit von
Schopfung und Bund konkret werden laf3t. Das Schépfungsgeheimnis
wird zum christologischen Bundesgeheimnis. (Ahnlich auch
Schneider; vgl. auch Kasper 1977.)

Im Unterschied zu der zuerst skizzierten Deutung haftet der ekkle-
siologische Aspekt hier nicht an einer statischen Gegebenheit ,Kir-
che", vielmehr ist er aufgenommen in eine streng theozentrisch-
heilsgeschichtliche Deutung. Was hier ,Kirche" ist, deren Verhaltnis
zu Christus die Ehe abbilden soll, ist nur verstandlich im Blick auf
den Fortgang der Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen. Von da-
her ist einerseits deutlich: die Ehe selbst - nicht ihr kirchlicher
Abschlul? - ist das Bundeszeichen. Und zwar, wie Ratzinger eigens
vermerkt, durch ihre nicht-sakrale Weltlichkeit: Im Christentum
gibt es keinen hieros gamos (heilige Hochzeit), der in sich selbst eine
Heilswirklichkeit wére, statt auf sie hinzuweisen. Anderseits ergibt
sich von diesem heilsgeschichtlichen Eheverstédndnis aus noch kein
Ausgangspunkt fir eine kritische Betrachtung gewachsener kirch-
lich-institutioneller Strukturen in Sachen Ehe. Diese kénnen zwar
sicher anders sein, als sie sind, aber das heilsgeschichtliche Ver-
standnis gibt keine Argumentationsbasis daflir, daf? sie anders sein
sollten oder miften (bezeichnend Auer 237).

c) Das anthropologisch-ekklesiologische Verstandnis*?

Diese Deutung setzt an beim Menschen als dem Wesen, das fahig
ist, sich selbst zu Uberschreiten, genauer: sich selbst dadurch zu
gewinnen, dafl3 es sich in der Liebe verliert. Die Erscheinungsform
vorbehaltloser menschlicher Liebe aber ist die Ehe. Im voraus zu
einer christlich-theologischen Betrachtung ist die in dffentlicher,
rechtlicher Form vor der Gesellschaft geschlossene Ehe ein
lebendiges Zeichen daflr, dal? es dem Menschen wesentlich ist, sich
selbst in der Liebe zu Uberschreiten. Wie die Ehe auf diese Weise ein
Zeichen des Menschen ist, so ist sie zugleich - auch das noch im
voraus zur Betrachtungsweise des Glaubens - ein Zeichen Gottes.
Denn alle menschliche Liebe ist immer zumindest indirekte
Gotteserfahrung, weil die Liebenden stillschweigend von der
Voraussetzung ausgehen, dal3 sie sich getrost verlieren kénnen, weil
eine Macht, die grol3er ist als sie selbst, sie tragt und bewabhrt.

Das kann allerdings erst der ausdriickliche Gottesglaube voll und
ganz erfassen. An dieser Stelle tritt die Ehe in Beziehung zur Kirche.
Denn die Kirche ist dazu da, durch ihre Verkiindigung und durch ihre
ganze Existenz die Liebe und Treue Gottes zur Welt und zu den Men-
schen zu bezeugen, sie gleichsam sichtbar zu machen, sie zu ,repré-
sentieren”. Denn in ihr geht die Selbstkundgabe der Liebe und Treue
Gottes geschichtlich weiter, die in Person, Leben, Sterben und Auf-
erstehung Jesu Christi untberbietbar erschienen ist. Die Kirche ist
so im grof3en und universalen Ausmalf3, was die glaubig gelebte Ehe
im Kleinen ist: greifbares, sichtbares Zeichen der unverbrichlichen
Zuwendung Gottes zum Menschen. Die Ehe ist einer jener heilsbe-
deutsamen Kristallisationspunkte, an denen das ganze Wesen, die
ganze Sendung, das ganze Wort der Kirche als der geschichtlichen
Prasenz Gottes in Jesus Christus zu Ausdruck und Auswirkung
kommen. In genau diesem Sinne darf und muf3 die Ehe Sakrament
genannt werden.

Im Vergleich zu den bisherigen Deutungen féllt auf, dal3 der Gedan-
kengang gleichsam auf den Kopf gestellt wird. Hier geht man weder



von einem festen Sakramentsbegriff noch von bestimmten kirchen-
amtlichen Texten, noch von Strukturen der Heilsgeschichte und ih-
rem in der Existenz der Kirche erreichten letzten Stadium aus, um
von da aus die Ehe zu beurteilen und ihre Sakramentalitat festzustel-
len. Man geht von der Ehe aus, wie sie sich, noch ganz ohne Blick
des Glaubens, der menschlichen Erfahrung darstellt. Erst am Ende
des Gedankenganges kommt man dahin, eine Beziehung zur Kirche,
zur geschichtlichen Offenbarung und letztlich zu den kirchlichen
Sakramenten zu entdecken und so die Kennzeichnung der Ehe als
Sakrament zu rechtfertigen. Nun freilich muf3 gesorgt werden, daf3
diese menschliche Ehe, glaubig gelebt, auch tatsachlich in der Kirche
ihre sinnbildliche, ihre abbildliche Bedeutung so verwirklichen kann,
wie sie es soll. Kirchenordnung muf3 dem dienen. So finden sich denn
in den AuRerungen der Vertreter dieses Verstandnisses am Schluf
folgerichtig zumeist Anregungen fir die Reform der kirchlichen Ehe-
seelsorge und des kirchlichen Eherechts.

d) Das ethisch-ekklesiologische Verstandnis®?

Diese Deutung beruht auf der vorhergehenden, setzt aber noch ein-
mal ein beim Stichwort ,Liebe" und ,Selbstiberschreitung”. Was
dazu gesagt wurde, gilt ja grundsétzlich fur alle menschliche Liebe
und Gemeinschaft. Die Ehe ist also eine mdgliche, nicht die Repréa-
sentation der Kirche, ihrer Sendung, ihres Verhaltnisses zu Christus.
Wenn auf3erdem nicht Institution, Vertrag oder gar Sexualitat als sol-
che die Kirche reprasentieren, sondern Glaube, Hoffnung und Liebe,
dann ist die Gultigkeit der Ehe, also der rechtskréftige Vertrag
(gleichviel ob zivilrechtlich oder kirchlich geschlossen), davon unbe-
rihrt. Mit anderen Worten: Die Ehe ist nicht erst dann Ehe, wenn sie
sakramental ist. Vielmehr umgekehrt: Die Ehe ist sakramental, wenn
sie im Glauben gelebt wird. Ehe als Sakrament ist an ein spezifisch
christliches Verhalten gebunden. Im Gegenzug zdgert man denn
auch nicht, die Kirche, die sich in der Ehe darstellt, nur dann und in
dem Mal3e Kirche zu nennen, als sie Glaube, Hoffnung und Liebe
nicht schuldhaft preisgibt. Und dal3 dies nicht méglich sein soll, kann
man hdchstens im Blick auf die Verheilung des Heiligen Geistes
grundsatzlich und im allgemeinen sagen, die konkrete Kirche aber

kann durchaus vor ihrer Sendung, ihr Verhaltnis zu Christus in
Glaube, Hoffnung und Liebe exemplarisch vorzuleben, versagen. Die
radikale Folgerung aus diesem Grundgedanken, die Sakramentalitat
an gelingendes oder versagendes Ethos zu binden, lautet: Die Sakra-
mentalitéat der Ehe ist deren Innengeheimnis, das nur im Mal3e eines
wahrhaft christlichen Lebens zutage tritt. Aber dieses Innengeheimnis
ist weder empirisch konstatierbar noch theoretisch objektivierbar. Die
Konsequenzen im Hinblick auf ein kirchliches Eherecht sind leicht
abzusehen.

Dieser Einblick in die Deutung der Ehe als Sakrament in der
gegenwartigen katholischen Theologie verbirgt, noch einmal sei
es gesagt, eine unendlich nuancenreiche Reflexion und viele flie-
Rende Ubergange, vor allem zwischen dem heilsgeschichtlichen
und dem anthropologischen Ansatz. So viel allerdings durfte hier
schon deutlich sein: Wenn die moderne Theologie mit Recht und
sogar ohne Widerspruch zu eindeutig formuliertem Dogma die
Sakramentalitat der Ehe nicht nur auf der Linie der institutionell -
ekklesiologischen Deutung zu verstehen gehalten ist, dann ist
schlechterdings nicht zu sehen, wie das Stichwort ,Sakrament"
irgendein theologisches Prajudiz schafft fir ein riickhaltlos un-
befangenes Gesprach mit den Humanwissenschaften tber die Ehe.

[l. Spiritualitat der Ehe
1. Glaube

Fortschreitend hat sich die gegenwaértige katholische Theologie von
den Belastungen und aus den Verengungen der traditionellen Ehe-
theologie geldst und deren nie verratenen eigentlichen Kern deutli-
cher denn je zum Leuchten gebracht. Geschwunden sind die leib-
feindlichen Tendenzen, die zeitweilig durch die Theologie des
Ehesakramentes zementiert schienen. An ihre Stelle ist die Besin-
nung auf Gottes Schopfung, auf Geschlechtsgemeinschaft als Gottes
Gabe getreten. Nicht die Unauflosbarkeit der als solcher minder-
wertigen leiblichen Verbindung ist Tragerin der Sakramentalitét,



sondern diese Verbindung selber in ihrem ganzheitlichen menschli-
chen Kontext, der ,Bund”. Eben dieser Ansatz bringt auch den
Gedankengang aus Eph 5,25-32, zu voller Leuchtkraft und befreit
sein Verstandnis sowohl von Abstraktion wie von weltferner Mystik.
Dadurch aber wird es mdglich, wieder zu unterscheiden zwischen der
Ehe als ,vertraglicher" Institution und als menschlicher Realitét -

mit Folgen fur eine mogliche und zu fordernde gré3ere Offenheit des
Eherechtes, von der noch die Rede sein mul3. Und schliel3lich ist
deutlich geworden, wie sehr die christlich und sakramental gelebte
Ehe Glaubensrealitat ist und aulRerhalb des Glaubens - etwa und be-
sonders hinsichtlich ihrer Unauflosbarkeit - geradezu unvernunf-

tig erscheinen muf3.

Am Stichwort ,Glaube" ist nun noch einmal anzuknipfen (vgl.
O. H. Pesch 1-7). Wenn es einen Grund gibt, mit den bisher skiz-
zierten Deutungen der Sakramentalitat der Ehe noch immer unzu-
frieden zu sein, dann den, dalR der Abschied von Abstraktionen und
Idealisierungen immer noch nicht ganz gegliickt zu sein scheint,
selbst nicht bei der gewissermasen ,realistischsten" Paosition, der
ethisch-ekklesiologischen Deutung. Welches Brautpaar wird in der
Absicht vor den Traualtar treten, ein ,Zeichen zu setzen", gleichviel
ob fiir die Institution Kirche, fir den Bund zwischen Gott und
Menschheit, fir die Kirche als geschichtliche Reprasentation der Liebe
Gottes? Wollen sie nicht vielmehr einfach beisammen bleiben,
eine Familie griinden - in der Hoffnung, dal3 ihnen Gottes Kraft auch
dann nicht fehlen wird, wenn die Krisen und Enttauschungen kom-
men; wenn oftmals an die Stelle der ,Liebe" nur dasgeduldige gegen-
seitige Ertragen tritt? Und ist die Kirche, die da in ihrem Verhaltnis
zu Christus ,bezeichnet" wird, so voll von einer Liebe, die Gottes
Liebe durchscheinen Iaf3t? Ist sie nicht im Gegenteil oft voll von
Lieblosigkeit, Unversdhnlichkeit, Gruppenkampfen, Machtegois-
mus?

An dieser Stelle geht die theologische Deutung der Sakramentali-
tat der Ehe Uber in die Frage nach einer Spiritualitat der Ehe, nach ih-
rer glaubigen Lebensform. Die Ehe ist keine gottesdienstliche, sym-
bolische Handlung, sondern das gemeinsame Leben selbst. Dieses

aber findet, fern den grof3en Worten der Theologie, auf dem Erdboden
statt. Fir die christlich gelebte Ehe kommt es daher darauf an, mit
allen Konsequenzen die jeglicher Vernunft widerstreitende Wahrheit
zu leben, dafd es in der Kraft Gottes die Mdglichkeit unverbrtchlicher
Liebe gibt (Bockle 1978, 123-130). Dal Liebe also treu sein kann bis
zum Tod. DalR Menschen sich gerade dann ganz gewinnen, wenn sie
sich vorbehaltlos, die Briicken abgebrochen hinter sich, die Hinter-
turen geschlossen, zu verlieren wagen. Ein daraufhin zugespitzter
Glaube an die heilvolle Ndhe Gottes, der in die Tiefe der Person
dringt und schlief3lich auch die Spontanreaktionen pragen kann - das
ist das Unverwechselbare christlich gelebter Ehe.

Aber auch das kénnte noch zu idealistisch klingen. Gottes lie-
bende Nahe ist jedoch immer auch vergebende N&he. Christliche
Eheleute wissen daher, dal3 es keinen zwangslaufigen Mechanismus
von Versagen, Abwendung, Trennung, Bruch gibt. Wo Gott den Men-
schen annimmt, wie er ist, kbnnen auch Menschen einander anneh-
men, wie sie sind, und nicht, wie sie sich von einander ein Bild ge-
macht haben. Sie brauchen auch das Zurtickbleiben hinter den
Idealen, die Traurigkeit des glanzlosen Alltags, das Auskihlen emo-
tionaler Bindungen nicht wie eine Katastrophe zu flrchten, weil sie
um einen anderen Grund ihres Zusammenhaltes wissen, der den-
noch ihre Ehe noch lange nicht zur ,Vernunftehe" macht. Ver-
gebungsbereite lllusionslosigkeit ist ,typisch” fur christlich gelebte
Ehe. In diese lllusionslosigkeit ist auch der Glaube selbst noch
einbezogen, seine eigene Unsicherheit und Schwéche, seine An-
falligkeit fur ,verniinftige”, aber glaubenslose Parolen, seine man-
gelnde Kraft, das Leben wirklich durchzupragen. Gott hat die Ver-
heiRung seiner Vergebung auch noch dem verschlissenen Glauben
des Alltags zugesagt. In der Erfahrung seiner eigenen Schwache er-
greift der Glaube, der die Ehe mit all ihren Konflikten als Geschenk
Gottes erfahrt, gleichsam noch einmal nach der vergebenden Liebe
Gottes, von der allein er ohnehin lebt.

Dies alles weist nun noch einmal zuriick auf die Ehe als Sakra-
ment. Wahrend die anderen Sakramente Glaubenszeichen sind, so-
fern sie als klare Symbole auf die reine Struktur des Glaubens und

10



seiner Sache verweisen, namlich auf die Nahe Gottes, ist die Ehe ge-
rade dadurch offentliches Glaubenszeichen in der Kirche, dafd sie
auch auf die Gebrochenheit und Unzulénglichkeit aller irdischen Exi-
stenz vor Gott hinweist und eben darin - jenseits allen vernlnftigen
Kalkulierens - die heilende Nahe Gottes bekennt. So erst wird der
volle Gehalt von Eph 5,25-32 Wirklichkeit. Die Hingabe Jesu fir die
Kirche, von der dort die Rede ist, ist der Tod am Kreuz - flr die
Sunder. Die Kirche hat Makeln und Runzeln - die Christus abwa-
schen muf3. Wer theologisch diesen dunklen Grundton des Textes
ausblendet, bringt die Theologie der Ehe in die stdndige Gefahr des
Kitsches. Denn die Ehe, so ist man versucht zu sagen, ist das Sakra-
ment der irdischen Wirklichkeit - und die ist selten ,ideal". Wollte
man auch fur diese Akzentuierung der Sakramentalitdt der Ehe eine
begriffliche Kennzeichnung suchen, so kénnte man von einem exi-
stentiell-ekklesiologischen Verstandnis von der Ehe als Sakrament
sprechen.

2. Humanitat

Die Glaubensrealitat, die man mit ,Sakramentalitat" der Ehe be-
zeichnet, wurde stets entdeckt und reflektiert in einem Zusammen-
hang, in dem es galt, die Menschlichkeit des Menschen zu schiitzen,
und die Kirche hat sich in ihrer Theologie der Ehe - nicht immer in
der Praxis des Eherechts und der Eheseelsorge - fiir diejenigen ein-
gesetzt, die schutzbedurftig waren, und das verteidigt, was Verteidi-
gung bendtigte. So hat sie - auf den Spuren Jesu - zun&chst die
menschliche Méglichkeit der Treue verteidigt, gegen heidnische
(und judische) ,Erleichterungen”. Dann hat sie, gegen germanisches
Recht, die Frau aus dem Status des Eigentums befreit und die recht-
lich uninteressante, darum zur freien Partnerwahl berechtigte Ehe
der Besitzlosen zur Normalform gemacht. Sie hat danach die Ehe als
Geschlechtsgemeinschaft, gegen spiritualistische Sekten und lang-
fristig auch gegen leibfeindliche Tendenzen in ihr selbst, vor aller
Verteufelung geschutzt. Sie hat die Freiheit der EheschlieRung auch
gegen die Bevormundung durch die Eltern gesichert im Widerstand
gegen die Reformatoren, und die Diskussionen um all die Rechts-
unsicherheiten, die aus einer solchen Haltung folgten, hat sie nicht

gescheut. Seit der Aufklarung hat sie die Ehe durch ihr Kirchenrecht,
allen negativen Nebeneffekten zum Trotz, gegen die Ubergriffe eines
allméchtig werdenden Staates verteidigt. Und heute verteidigt sie die
Fahigkeit des Menschen zu unverbrichlicher Liebe gegen die latente
und offene Verzweiflung am Menschen in Wissenschaft und Kunst,
die in eben dieser Verzweiflung noch indirekt zugeben, dal? der
Mensch nichts notwendiger braucht und verlangt als verlassliche
Liebe und vorbehaltloses Angenommensein. Die Geschichte der
Theologie der Ehe ist gewil3 voll von Verklemmungen und Kurz-
schliissen. Aber sie ist auch, im Mittel des Sakramentsbegriffes, ein
einziges Pladoyer fur eine bessere Humanitat. Das sollte man sich vor
Augen halten, ehe man von einer schlechten ,Verkirchlichung" der
Ehe spricht (vgl. Duss-von-Werdt und, differenzierter, Lell 1973

594f) - die es natirlich auch gibt.

Daraus folgt: Was immer geschieht im Dienste wahrhaft besserer
Humanitat der Ehe, was immer dazu hilft, den Partner als den ande-
ren Menschen mit seinem artspezifischen (geschlechtlichen!) und
individuellen Eigenrecht annehmen zu kbénnen, hat die Geschichte
der christlichen Ehetheologie hinter sich und gehdrt zur christlich
gelebten Ehe. Nicht die Ehe - betonen fast alle hier zitierten neueren
Autoren - ist christlich, vielmehr wird die Ehe christlich gelebt. Es
gibt aber kein christliches Leben ohne Einsatz fir die Menschlichkeit
des Menschen. Was dann im einzelnen zu tun ist, unterliegt der gan-
zen komplizierten Weise, wie sittliche Verhaltensnormen gefunden
werden, und wird auch regional und kulturell verschieden sein (vgl.
Bockle 1978). Sicher ist nur, daf? die christliche Theologie hier grund-
satzlich vor keiner ernsthaften neuen und ungewohnten Frage Angst
haben mul3. Sicher ist auch, dal3 es dabei gar nicht selten gegen die
angeblichen Selbstverstandlichkeiten des Zeitgeistes gehen wird
(Stichwort zum Beispiel: Unterscheidung zwischen wirklicher und
menschenfeindlicher Emanzipation).

Uber den allgemeinen Grundsatz der besseren Humanitét hinaus
kann die Theologie dabei im einzelnen keinerlei Vorentscheidungen
treffen. Aber gerade weil der Kern der Lehre von der Sakramentalitat
der Ehe darin besteht, daR? das ,weltlich Ding" (Luther) der Ehe allem

11



Ansturm des Zweifels zum Trotz menschenmdglich ist, weil Gottes
Heilshandeln vom ersten bis zum letzten Augenblick dahintersteht,
deshalb ist diese Lehre durch sich selbst die ernsthafteste Einladung
an die Humanwissenschaften, zu sagen, was nach ihrer begriindeten
Einsicht der Menschlichkeit in der Ehe wahrhaft dient. Was sie daher
Uberzeugend sagen kdnnen, wird selber zu einem Element in der
theologischen Deutung der Ehe - so wie beispielsweise die Erkennt-
nisse und Erfahrung der Naturwissenschaften ein Element der theo-
logischen Deutung der Welt als Schdpfung sind und sein missen.

Sakrament der Ehe als Glaubensrealitat, Sakrament der Ehe als
Ort unbedingter, sich standig Gberprifender Humanitat - das leitet
Uber zu zwei besonderen Problemkomplexen, die wir wenigstens kurz
ins Auge fassen missen: Die Glaubensrealitat der Ehe stellt die
Frage nach dem Sinn des kirchlichen Eherechts, die Humanitat der
Ehe drangt zur Frage nach Recht und Unrecht der Ehescheidung.

lll. Eherecht
1. Die kirchliche Formpflicht

Grundsatzlich spricht nichts dagegen, sondern alles dafir, daf3 die
Ehe auch eine o6ffentliche Ordnung und rechtliche Form hat. Staat
und Gesellschaft miissen daran interessiert sein wegen der vielfalti-
gen gesellschaftlichen Verpflichtungen, in die die Ehe eingebunden
ist und die, wenn rechtlich ungeordnet, unertragliche Unsicherhei-
ten nach sich ziehen miRten (Rechtsstellung der Kinder, Versor-
gungs- und Vermdgensfragen, Probleme des Erbrechts usw.). Die
Vorstellung von der Ehe als ,reiner Privatsache" kommt dagegen
nicht auf. Desgleichen muf3 auch die Kirche, die die Ehe der Christen
als Glaubensrealitat und Glaubenszeichen in ihrer Gemeinschaft
und fir sie betrachtet, daran interessiert sein, dal3 6ffentlich klar ist,
wer verheiratet ist und wer nicht. Auch ein kirchliches Eherecht ver-
dient also keinen grundsatzlichen Einwand.

Aber: Schon seit langem tendieren vor allem junge Menschen zur
,Ehe ohne Trauschein", zuerst ohne den der Kirche, inzwischen auch
immer mehr ohne den des Standesamtes - ohne Scheu vor den damit
heraufbeschworenen zivilrechtlichen und auch kirchenrechtlichen
Problemen (vgl. Koch). Selbst Christen, Glieder der Kirche, werden
von diesem Trend erfaldt. Das weist darauf hin, dal? Ehe als
rechtliche Institution und Ehe als personale und gar Glaubensrealitéat
in friher nicht gekannter Schéarfe auseinandertreten, jedenfalls als
Gegensatz empfunden werden. Genauer: Das Eherecht scheint der
Ehe nicht mehr zu dienen, sondern sie eher zu gefédhrden. Das zwingt
zu Uberprifenden Rickfragen an das Eherecht, in unserem
Zusammenhang auch an das neue kirchliche Eherecht, und zwar im
Licht unserer bisherigen Uberlegungen™.

Kern des kirchlichen Eherechtes ist die in Trient durch das Dekret
.Tametsi" (DH 1813-1816) eingefiihrte, 1906 durch das Dekret
.Provida sapientique cura" (DH 3385-3388) und 1907 durch das
Dekret ,Ne temere" (DH 3468-3474) bekraftigte und von verbliebe-
nen Rechtsunsicherheiten gereinigte ,,Formpflicht” (jetzt CIC can.
1008-1123; Einzelheiten in den im Literaturverzeichnis angegebenen
Handbtichern und Kommentaren). Danach werden in der Kirche
Ehen, in denen wenigstens ein Partner katholisch ist, nur dann als
gultig anerkannt (und im Zuwiderhandlungsfall, weil die Partner
notorisch in schwerer Sitinde lebend, mit dem Ausschluss von
Sakramenten beantwortet), wenn sie vor dem zustandigen Bischof,
Pfarrer, beziehungsweise einem von einem von ihnen
bevollméchtigten Laien sowie zwei Zeugen geschlossen werden. Die
unvermeidlichen Ausnahmen sind rechtlich genau umschrieben. Die
Ehe als Sakrament selbst hat damit einen rechtsverbindlichen
Rahmen und soll auRerhalb dieses Rahmens gar nicht zustande
kommen. Das aber heif3t: AuRerhalb dieses Rahmens kommt
Uberhaupt keine Ehe zustande, denn eine nicht-sakramentale Ehe
kann es unter Getauften nach kirchlicher Lehre folgerichtig gar nicht
geben. Dazu ist folgendes anzumerken:

a) Das kirchliche Eherecht und die Formpflicht beruhen auf der

12



Sakramentalitat der Ehe (CIC can. 1055,) und damit grundséatzlich auf
der Uberzeugung vom Konsens als dem eigentlich ehestiftenden
Faktor (CIC can. 1057). Notwendige Bedingung fur das Zustande-
kommen einer Ehe darf die Formpflicht also nur insoweit sein, als die
kirchliche Lehre von der Sakramentalitat der Ehe es tatsachlich for-
dert - alles Ubrige muf3 aus theologischen Griinden zur Disposition
stehen kdnnen.

b) Bis zum Konzil von Trient gab es zwar eine kirchliche Trau-
ungsform - beziehungsweise eine Vielfalt von Trauungsformen -,
aber keine Formpflicht, sondern durchaus die Méglichkeit gultiger
sogenannter ,klandestiner" (geheimer) Ehen nach dem Satz: ,Con-
sensus facit nuptias” - ,Der Konsens bewirkt die Ehe". Eine recht-
lich zwingende EheschlieBungsform nach heutigem Muster war in
Trient nicht die zu verteidigende Position, sondern eine Notlésung,
um Rechtssicherheit zu schaffen. Die Mehrheit und eine sich ziem-
lich gleich bleibende (starke) Minderheit auf dem Konzil waren sich
die jahrelangen Verhandlungen hindurch einig in der ,Konsens-
Theorie", nur hielt die Mehrheit es flr zulassig, dal? die Kirche aus
Griunden der Rechtssicherheit formale Bedingungen fiir die Gultig-
keit einer Ehe aufstellen dirfe. Das Ergebnis war das Dekret ,Tam-
etsi". Mit anderen Worten: Die Formpflicht verdankt ihre Einfihrung
einer Situation, in der die Kirche die ihr geschichtlich zugewachsene
Funktion des Standesamtes ausiibte. Mit der Sakramentalitat der Ehe
hat denn auch die Trienter Diskussion um ,Tametsi" direkt nichts zu
tun.

c) Zum Konflikt kommt es erst, als die im Zuge der Aufklarung
und des weltanschaulich neutralen Staates eingefiihrte Ziviltrauung,
urspriinglich ein Recht fur Staatsburger, die nicht zur Kirche gehor-
ten, im Laufe des 19. Jahrhunderts in fast allen européischen L&ndern
obligatorisch wird, zum Teil unter Strafandrohung mit Prioritat vor
der kirchlichen Trauung. Die Kirche verteidigt nun ihren kirchen-
rechtlichen Besitzstand - nach Meinung evangelischer Theologen
ein ,schwer wiedergutzumachender Fehler", nachdem die Kirche
urspringlich mit der kirchlichen Trauung eine soziale Grof3tat voll-
bracht habe (vgl. Lell. 1973, 594f). Zwar sieht man auch jetzt so wenig
wie in der Tradition die kirchliche Trauung als das Sakrament an.
Aber diese ist doch seit Trient so sehr mit dem Konsensaustausch zu-

sammengeschlossen, dal der Gedanke an den Konsens nicht mehr
ausreicht, den Notldsungscharakter der Formpflicht zu durch-
schauen und sich eine Trennbarkeit von Sakramentalitat der Ehe und
kirchlicher Trauung vorstellen zu kénnen. Sprachliches Symptom
dafir ist, dal3 die Sakramentalitat der Ehe jetzt in Papstenzykliken
und anderen Texten nicht an den Konsens als solchen, sondern be-
tont an den Vertrag gebunden, Konsensaustausch und Vertrag
gleichgesetzt und dafir die Kompetenz der Kirche unter Berufung auf
die Tradition in Anspruch genommen wird (DH 3145f = NR 749f;

DH 3701; 3706; 3710; 3713 = NR 752; 755f; 759; CIC 1917 can.
1012).

Nattrlich besteht kein Widerspruch zu den Texten von Trient. Doch
ist es eine sachlich bedeutsame Nuance, wenn diese unter den dama-
ligen Rechtsverhdltnissen das Zeitwort ,contrahere" (die Ehe schlie-
3en) verwenden, die neueren Texte aber das juristisch-technische
Hauptwort ,contractus” (Vertrag). In den Handbiichern der Dogma-
tik ist demgemalf die rechtliche Kompetenz der Kirche fir den
VertragsabschlulR integrierender Bestandteil der Lehre von der Ehe
als Sakrament. Von dort ergeben sich auch, als Nebeneffekt, die
strengen Vorschriften Gber eine in der Ordnung der Kirche verblei-
bende konfessionsverschiedene oder gar glaubensverschiedene Ehe
- und die entsprechenden evangelischen Vorbehalte, die auch durch
die Reformen des Jahres 1970 (s.u.) nicht gegenstandslos geworden
sind (Lell 1967; Thilo 269-276; Schdpsdau). Die Ehe als menschliche
Realitat, die als im Glauben an Christus angenommene bis Trient
immer das eigentliche Thema der sakramentalen Interpretation der
Ehe war, ist nun ziemlich aus dem Blick gekommen, im Gegenteil, sie
wird gerade dem Staat Uberlassen (vgl. Diekamp / Jussen Il § 74;
Ohlig/Schuster 87-104) - zu einem Zeitpunkt, wo sich die ur-
sprunglichen Motive kirchlicher Sorge um den Eheabschlul3 endlich
auch gesellschaftlich durchgesetzt hatten (vgl. w. 0. S. 4). In der Sicht
der Kirche beginnt die Ehe (erst) mit dem kirchlich geregelten
Vertragsabschlul3, und ihre Sakramentalitat ist somit in ihrer Uber-
personalen, ja vorpersonalen Institutionalitat begriindet. Klar auch,
daR daraus die entsprechenden sexualethischen Konsequenzen ab-
geleitet werden®®.

13



d) Erst das neue Kirchenrecht vollzieht eine deutliche Korrektur —
freilich eine mehrdeutige. CIC can. 1055 § 1 kennzeichnet die Ehe als
.Bund” (,foedus”) und folgt dabei der Pastoralkonstitution des Zweiten
Vatikanischen Konzils Gber ,Die Kirche in der Welt von heute”,
desgleichen, wenn anschlielRend das Wohl der Gatten ohne
Unterscheidung von ,Primar- und Sekundarzweck"” der Hinordnung
auf das Kind vorangestellt wird (Pastoralkonstitution Nr. 48). Dieser
.Bund“ ist ,von Christus, dem Herrn, unter Getauften zur Wirde eines
Sakramentes erhoben worden*. ,Darum®, fahrt § 2 fort, ,kann es unter
Getauften keinen gultigen Ehevertrag geben, ohne dass er zugleich
(eo ipso) Sakrament ware.” Hier fallt also nicht nur trotz der neuen
Sicht in 8 1 das alte Wort ,Vertrag® in der gewohnten Gleichsetzung
mit dem ,Sakrament”. Vielmehr scheint dieses letztere nun
gleichgesetzt mit der kirchlichen Trauung. Denn der Ehebund in § 1 ist
derjenige, ,durch den Mann und Frau unter sich die Gemeinschaft des
ganzen Lebens begriinden (constituunt) — womit nur der Eheab-
schluss gemeint sein kann, und der erfolgt nach can. 1108-1123 in der
verpflichtenden kirchlichen Form. Auch der Papst hat sich in
.Familiaris consortio® in dieser Richtung geduf3ert, wenn er die
kirchliche Trauung als ,Sakrament gegenseitiger Heiligung und Akt
der Gottesverehrung“ bezeichnet und die Brautzeit einen ,wirklichen
Heilsweg" nennt, ,den die Feier des Sakramentes und die
unmittelbare Vorbereitung hierauf ergdnzen und zu seinem Ziel
bringen kénnen ,, (aaO Nr. 56 und 68). Auch evangelischen Theologen
ist die bisher latente, nun offene Tendenz zu einer Gewichts-
verlagerung vom Konsens auf den kirchlichen Trauungsakt schon
aufgefallen (vgl. Schopsdau 25f) — sie vermindert in der Tat die
Aussichten auf 6kumenischen Einklang im Verstandnis der Ehe. Die
Frage muss erlaubt sein, ob die oberste Autoritat in der Kirche auf
dem Wege der Reform des Eherechts, flankiert durch lehramtliche
AuRerungen unterhalb der Schwelle des Dogmas, an der dogmatisch
verbindlichen Lehre des Trienter Konzils, das eine Gleichsetzung von
kirchlicher Trauung und Sakrament immer ausdrtcklich aus-
geschlossen hat, (vgl. oben S. 2) etwas andern will. Fiir eine
Interpretation von can.1055 im Sinne der Trienter Lehre sprechen die
nach wie vor aufrechterhaltene Anerkennung nicht nur der Giiltigkeit,
sondern auch der Sakramentalitdt der Ehen getaufter Nicht-Katholiken

(vgl. can. 1055 in Verbindung mit can. 1108, 1117, 1127 8§ 2 und
1134) sowie die betrachtlich erweiterten Mdglichkeiten eines
Verzichtes auf die kirchliche Trauung(s. das Folgende). Eben darum
ist ca. 1055 mehrdeutig und bedarf der theologischen Uberprifung.

2. Kirchliche und zivile Eheschlie3ung

Wenn die skizzierte Auffassung von der Koinzidenz von Ehesakra-
ment und kirchlicher Formpflicht (und nachfolgendem ,ratifizieren-
den" Vollzug) stimmt und im Namen des Glaubens keinen Wider-
spruch duldet, dann allerdings sind gegen die Vorordnung einer
obligatorischen Ziviltrauung vor der kirchlichen Eheschliel3ung alle
verfassungsrechtlichen Bedenken geltend zu machen, die schon vor
zwei Jahrzehnten im Rahmen der Problematik der sogenannten
»0nkelehen" und gelegentlich auch heute noch (oder wieder) von
katholischen Kirchenrechtlern und Theologen angemeldet werden:
Die Zwangszivilehe verst6l3t gegen die in Artikel 4 GG verblrgte
Glaubens- und Gewissensfreiheit, ihre Prioritat vor der kirchlichen
Trauung gegen die ebenda verbirgte Kultusfreiheit. Der Staat zwingt
katholische Christen zu einem Akt gegen ihr Gewissen, weil es fur
sie keine bloR3 birgerliche EheschlieBung gibt; er nétigt sie zu einer
Erklarung, die sie aus innerer Uberzeugung nicht geben dirfen, was
eine Verletzung der Menschenwirde darstellt. Das Brautpaar ist zu
einem grotesken Spiel vor dem Standesbeamten gezwungen, und
alle Beteiligten wissen das (vgl. exemplarisch Moérsdorf 1950; 1965).

Aber diese Bedenken sind nicht nétig, weil Ehesakrament und
kirchlicher Eheabschlul3 theologisch nicht notwendig koinzidieren.
Wenn wir uns erinnern, dal® die Einfihrung der kirchlichen Form-
pflicht durch geschichtliche Umstande erzwungen wurde; dal3 nach
geltender Lehre, erst recht aber nach den neueren Deutungen der
Sakramentalitat der Ehe der Konsensaustausch unter Getauften als
solcher, nicht aber seine Form die Ehe und das Sakrament
begriindet; und daf notwendigen oder zweckmafigen kirchlichen
Rechtsbestimmungen Uber die Ehe auch bei einer Aufgabe der
Formpflicht nichts entgegenstiinde, dann scheint es theologisch

14



widerspruchsfrei und praktisch nicht unvorstellbar, daf? die
EheschlieRung ihrer rechtlichen Form nach dort wieder dem Staat
Uberlassen bleibt, wo dieser Rechtssicherheit und Freiheit
gewabhrleisten kann, wahrend die kirchliche Trauung sich als
kirchliche Segnung der geschlossenen Ehe anschliel3t - wie im ersten
Jahrtausend der Kirchengeschichte.

Der katholische Kirchenrechtler Klaus Mérsdorf hat vor Jahren
versucht, den gegenwartig geltenden Stand von Lehre und Praxis in
dieser Frage als Ergebnis eines nicht mehr riickgangig zu machenden
Fortschritts im theologischen Verstandnis der kirchlichen Trauung
aufzuweisen. Dahinter steht seine von der Ublichen Lehrmeinung
abweichende These, wonach nicht nur die Eheleute sich gegenseitig
das Sakrament der Ehe spenden, sondern der Priester dabei eine
konstitutive Rolle spielt, indem er in der Trauhandlung als Représen-
tant der Kirche die Initiative ergreift, daR das Zeichen des Ehe-
sakramentes zustande kommt (Mérsdorf 1958; 1961; ebenso wieder
Handbuch des katholischen Kirchenrechts 739f). Dieser These
hat sich auch Michael Schmaus als Dogmatiker angeschlossen
(°1960 1V/1 § 290; 1970 Il 502-506; 21979 V/4 230-232; 236f; vgl.
ebenso Wulf; Nicolas). Man wird jedoch sagen dirfen, dass sich
diese These — trotz des w. 0. 1 d) Gesagten — spatestens seit 1970
nicht mehr auf zweifelsfreie kirchenamtliche Deckung berufen kann.
Denn die in der Reform des Mischehenrechtes (vgl. ,Matrimonia
mixta“ und jetzt CIC can. 1127 § 2) erdffnete Mdglichkeit, mit Dispens
von der Formpflicht vor dem evangelischen Pfarrer oder sogar nur vor
dem Standesamt eine kirchlich gultige, als sakramental anerkannte
Ehe zu schliel3en, kann kaum noch als blofl3e Erweiterung des immer
schon gegebenen NoteheschlieBungsrechtes (CIC 1917, can. 1098;
jetzt CIC can. 1116) gelten. Hinzu kommt jetzt die neue Bestimmung,
wonach die Kirche bei denjenigen auf die Formpflicht verzichtet, die
»durch einen formalen Akt von ihr abgefallen“ sind (CIC can. 1117) —
obwohl sie doch getauft bleiben und insofern nach der Voraussetzung
von CIC can. 1055 § 2 eine sakramentale Ehe mit allen Folgen
schlieBen kdnnen. Dies alles impliziert die stillschweigende
Anerkenntnis, dass kirchliche Trauung und Sakramentalitat der Ehe
einander nicht wesensnotwendig bedingen. Hatte Mdrsdorf recht,

dann kdnnte es eigentlich eine NoteheschlielBung ebensowenig
geben, wie man auch im Notfall Eucharistie nicht ohne Brot und Wein
feiern kann.

Eine Trennung von Rechtsgultigkeit der Ehe und kirchlicher Trau-
ung ist also méglich. Aber soll man einen darauf abzielenden Wandel
anstreben? Zugegeben, in Staaten, die nicht in der uns gewohnten
Weise Rechtssicherheit fur die Ehe gewahren - die Mehrheit der
Katholiken lebt heute schon in der Dritten Welt -, ist eine kirchliche
EheschlieBungsform mit Vertragscharakter unerlai3lich. Vor allem
aber weild man eine solche EheschlieRungsform immer dort zu
schatzen, wo der Staat Ehehindernisse aufstellt, die der christliche
Glaube niemals akzeptieren kann (Nirnberger Rassengesetze im 3.
Reich, Apartheid im Sidafrika u.a.).

Aber: Fur diese Falle, auch wenn sie zahlreich sind, kann man

durch ein Noteherecht Sorge tragen, das wie in der Zeit vor Trient
dort eingreift, wo die staatliche Rechtsordnung versagt. Wo die Kir-
che aber die Funktion eines Standesamtes wieder abgeben kann, die
ihr ohnehin nur aus geschichtlichen Situationen politischer Wirrnis
zugewachsen ist, da sollte sie es tun. Der Beschluf3 der deutschen
Synode uber ,Christlich gelebte Ehe und Familie" hat denn auch die
Lverantwortung der Kirche fiir den Eheabschlul3" so vorsichtig for-
muliert (1.4.), dal3 gegebenenfalls Raum fir Wandlungen bleibt.

Schlief3lich sollte man auch nicht tbersehen, welcher Mil3brauch
dadurch getrieben werden kann, daf? man die kirchliche Formpflicht
clever gegen die standesamtliche Trauung ausspielen kann: kirch-
liche Trauung in allen Ehren und mit allem Geprange nach zwei-
oder dreimaliger burgerlicher Ehe und nachfolgender Scheidung, und
ahnliche Skandale. Auch da hat der Synodenbeschlul3 versucht,
einen Riegel vorzuschieben - der Erfolg bleibt abzuwarten. Wenn am
Ende die Armen und Uneingeweihten zu Leidtragenden des
kirchlichen Eherechts werden, wahrend die Schlauen alles durch-
setzen kénnen, was eigentlich keinesfalls hingenommen werden
durfte, dann mussen bei den fir das kirchliche Eherecht Verantwort-
lichen die Alarmglocken schrillen.

15



IV. Ehescheidung
I. Theologische und historische Grundlagen

Das Neue Testament laf3t auch nicht den leisesten Zweifel
aufkommen, dal? Ehescheidung, Aufldsung einer Ehe, gegen
Gottes Gebot ist. Wie man auch immer die beriihmte
»Unzuchtsklausel" (Mt 5, 32;19,9) und deren Fehlen in den
Parallelstellen (Mk 10, 11f; Lk 16,18) beurteilt, die Absicht Jesu ist
unverkennbar: Er will die im Judentum aufgekommene Vorstellung
zurlckweisen, die Scheidebriefregelung (Dtn 24,1) bedeute eine
Nachgiebigkeit Gottes gegeniiber menschlicher Hartherzigkeit. Im
Gegenteil, gegen ihre Hartherzigkeit hat Mose den Scheidebrief
vorgeschrieben- damit, wer seine Frau entlal3t, mit eigenhandiger
Unterschrift seine Ubertretung des Gebotes Gottes aktenkundig
macht (vgl. Gieven und Schnackenburg in: Greven/Ratzinger 57-73,
11-18). Aus der Formulierung der Fragestellung und aus der
Gestaltung des Disputes durch die Evangelisten geht in jedem Fall
hervor, wie provozierend Jesu Haltung damals war und wie
unverstandlich®. Die Gegner fragen nach Konzessionen, Jesus
antwortet mit dem Gebot Gottes.

Was Paulus angeht, so hat man eine Tendenz festgestellt, dieses
durch Jesus wiederhergestellte Gebot Gottes in rechtliche Form zu
bringen und daraus Regeln fiir das Verhalten in den Gemeinden
gegenlber dem Problem der Ehescheidung zu entwickeln - mit Ein-
schluf? von Ausnahmeregelungen vor allem im Hinblick auf Ehe-
partner, die sich zum christlichen Glauben bekehren. Mehr als eine
leise Tendenz aber ist es nicht. Auch Paulus bleibt prinzipiell auf der
Linie Jesu: Es ist Gebot Gottes, dal3 die Ehe unauflésbar sei, es ist
Verbot Gottes, die Ehe zu scheiden - und beides, Gebot und
Verbot, werden gerade aus der rechtlichen jidischen Regelung
herausgenommen.

Wir wissen ferner, daf3 die prinzipielle Unauflosbarkeit der Ehe in
der Alten Kirche fast das einzige Unterscheidungsmerkmal
zwischen christlichen und heidnischen Ehen war. Ehescheidung ist
Ehebruch, und dieser ist ,Kapitalsiinde", der die tGberaus strenge
grol3e KirchenbulRe nach sich zog. Eine von der Kirche anerkannte

neue Ehe kam, auch ganz ohne rechtliche Kompetenz der Kirche
Uber die Ehe, fur Christen in aller Regel nicht in Frage. Freilich
kannte die Alte Kirche, wie erst in jingster Zeit wieder neu ins
Bewul3tsein gehoben wurde, im Anschluf3 an Paulus ,Hartefalle",
die sogar mit kirchlichem Segen durch die Erlaubnis zu einer neuen
EheschlieRung gel6st wurden, eine Praxis, die im Vergleich zum
heutigen Kirchenrecht geradezu liberal wirkt (vgl. Lehmann 1974;
Duss-von-Werdt; Schneider 296 f). Die Ostkirche ist bis heute bei
dieser Praxis geblieben?’. In der Westkirche aber setzt mit
Augustinus, wie schon friher erwéhnt, die ,,Ontologisierung” der
Unauflosbarkeit der Ehe ein, das Eheband wird in Analogie zum
Tauf- und Weihesiegel gedeutet und muf3 dann allerdings seinem
Wesen nach als untrennbar angesehen werden.

Auf dem Konzil von Trient ist dann die Unauflosbarkeit der Ehe
neben dem Problem der klandestinen Ehen das zweite Kernthema
der Debatte um das Ehedekret. Im Banne des ontologischen
Verstandnisses vom Eheband muf? man alles tun, um faktische
Eheauflésungen zu verhindern. So wird die Haltung des Konzils in
dieser Frage zunehmend strenger, und weil man bei Anerkennung
der klandestinen Ehen faktische Ehescheidungen eben nicht
verhindern kann, verpflichtet man die Kirchenglieder zum
offentlichen kirchlichen Konsensaustausch und fuhrt die Formpflicht
ein - mit den schon erwahnten Folgen. Die schwierige Frage, wie
man dabei eine formelle Verurteilung der ostkirchlichen Praxis
vermeidet, |6st man dadurch, da? man die eigene Lehr- und
Rechtsentscheidung als im Einklang mit der apostolischen Tradition
hinstellt, aber dabei nicht ausdricklich ausschlief3t, daf? auch eine
andere Lehre und Praxis diesen Einklang wahren kénnte. Man
merkt dies selbst ohne nahere Kenntnisse der Verhandlungen,
wenn man einmal aufmerksam DH 1807 (= NR 741) liest. Das heil3t
denn aber: Auch die Westkirche ist durch Trient nicht
letztverbindlich gehindert, eine andere Lehre und Praxis als im
Einklang mit der apostolischen Tradition ansehen zu duirfen
(Schneider 297).

16



2. Die gegenwartige Lage

Vor dem Hintergrund dieser Tradition ist es klar, daf das kirchliche
Eherecht den Begriff der Ehescheidung tberhaupt nicht kennt, wohl
aber ein (sehr kompliziertes) kirchengerichtliches Feststellungs-
verfahren, dal3 eine scheinbar bestehende Ehe wegen bestimmter,
rechtlich genau umschriebener Mangel in Wirklichkeit gar nicht
besteht (Nullitdtserklarung). Im Anschlufd an die altkirchliche Tradition
kennt das katholische Kirchenrecht auRerdem das sogenannte Privi-
legium Paulinum, wonach Ehen Ungetaufter auch dem Bande nach
geschieden werden kdénnen, wenn einer der Partner sich zum
Christentum und zur katholischen Kirche bekehrt und der ungetaufte
Partner die Ehe daraufhin nicht fortsetzen will (CIC can. 1142-1150;
Handbuch des kath. Kirchenrechts 822-824; Walf 1984 1l 133-137),
dazu aus neuerer Zeit das Privilegium Petrinum, wonach der Papst
auch kirchenrechtlich gultige Mischehen zwischen einem Getauften
und einem ungetauften Partner auflésen kann, wenn der Ungetaufte
sich bekehrt — ein seit dem 16. Jahrhundert praktiziertes Privileg, das
weder im alten noch im neuen CIC kodifiziert, durch CIC 1917 can.
1120 § 2 sogar ausgeschlossen, im neuen CIC dagegen gar nicht
mehr erwahnt wurde (vgl. Handbuch 824-826; Walf 1984 11 139-143).
Katholische, kirchlich getraute Eheleute, die sich birgerlich haben
scheiden lassen und eine neue Ehe geschlossen haben, sind,
entgegen einem verbreiteten Mil3verstandnis, nicht aus der Kirche
ausgeschlossen, wohl aber, wo man sie kennt, nicht zu den
Sakramenten zugelassen (vgl. Zirkel, Kaiser).

DalR man bei hinreichender kirchenrechtlicher Information - und um
den Preis von Lige und Tauschung bei der EheschlieBung! - die
Nullitdt der eigenen Ehe vorsorglich selbst herbeifiihren kann und daf3
dies auch geschieht, wurde schon angedeutet. Die Praxis der
rémischen Kurie in der Handhabung des Privilegium Paulinum und
Petrinum ist in den letzten Jahrzehnten auch bestandig ,grof3ztugiger"
geworden (vgl. May; Fuchs 88.93f; Handbuch a.a.O.;Walf a.a.0.). Die
Frage ist nicht zu umgehen, wie glaubwirdig die kirchliche Strenge in
Sachen Unaufldsbarkeit der Ehe in der Praxis tatsachlich ist.
Zwischen Anspruch und Wirklichkeit ist heute fir jeden Informierten
ein solcher Unterschied (vgl. Steininger), daf3 man sich nicht wundern

darf, wenn Nicht-Katholiken (Schépsdau, 38f) ohne Umschweife von
der Scheidungspraxis in der katholischen Kirche sprechen. Es ist
darum in dieser Sache Zeit fur verantwortliche theologische
Uberlegungen.

3. Theologische Uberlegungen

a) Es gibt auch heute und gerade heute die zynische Treulosigkeit, die
ohne Skrupel den Partner verlaf3t, wenn das emotionale Interesse
nachlafdt - besonders dort, wo die Kosten eines Scheidungsprozesses
keine Rolle spielen. Solcher Treulosigkeit kann durch das gelebte
christliche Zeugnis einer ehelichen Treue nicht Widerstand genug
entgegengesetzt werden. Auf die kirchliche Verkindigung darf hier
auch nicht der Schatten eines Verdachtes fallen, dal3 man der ,Hart-
herzigkeit" (Mt 19,8) der Menschen zu Lasten des Willens Gottes
Konzessionen macht.

b) Von solcher Treulosigkeit ist das Scheitern einer Ehe zu unter-
scheiden. Dieses Scheitern reicht vom Mil3lingen einer Frihehe, in die
man geflichtet ist, bis zur Tragddie der ausgebrannten Ehe alter
Leute. Man kommt dann nicht an der Frage vorbei: War diese Ehe
Uberhaupt eine - im anthropologischen und theologischen, nicht im
rechtlichen Sinn? Diese Frage stellt sich vor allem dann mit besonde-
rer Scharfe, wenn zwei jung Geschiedene jeweils wieder eine neue
Ehe eingehen und beide Zweitehen gelingen - einschliel3lich sogar der
religiosen Kindererziehung. Jeder erfahrene Seelsorger weil3, dass
dies kein seltenes Phanomen ist. Hinter dem Scheitern einer Ehe ste-
hen individualpsychologische und gesellschaftliche Grunde, tber die
der Humanwissenschaftler besser Auskunft geben kann als der
Theologe. Auf das erheblich gewachsene ,Risiko" einer heutigen Ehe
aber auch theologisch Rucksicht zu nehmen bedeutet noch lange kein
Pladoyer fur eine ,Ehe auf Probe" oder fir eine Auffassung, der die
Ehe nicht mehr ist als ein jederzeit kiindbarer Vertrag.

c) Soll der christliche Glaube, soll die Kirche sich also unter
unheilbaren Umstanden zur Méglichkeit der ,Ehescheidung”

17



bekennen (vgl. Fuchs, 94-106)? Reden wir theoretisch, muf3 die
Antwort lauten: Nein! Es ist in jedem Fall Wahrheit in der tUberlieferten
ontologischen Interpretation der Unauflosbarkeit der Ehe. Man kann
vielleicht eine Ehe im rechtlichen Sinne scheiden. Theologisch und
anthropologisch kann man es nicht (Bovet 1955, 136-139; 1959, 108-
113; 1963, 147f; Michel 128-139; Primetshofer 264-266). Eine Ehe,
die man in dieser Hinsicht scheiden kann, war keine, sondern
entweder ein gescheiterter Eheversuch oder das Opfer bewusster
Untreue eines Partners im zuerst geschilderten Sinn.

Aber das ist theoretisch geredet. Praktisch kann man die anthropo-
logische und theologische Realitéat der Ehe nicht verfiigbar machen
und daher rechtlich weder absichern noch kontrollieren. Die Klarheit
der theoretischen Begriffsbildung, wonach eine Ehe, die wirklich eine
ist, aus sich selbst unscheidbar ist, hat ihren Nutzen darin, abzukla-
ren, was denn rechtliche Regelungen und Absicherungen vermdgen.
Sie kdénnen doch nur den Versuch und die Hoffnung unterstttzen, daf3
ein Eheversuch gelingt, also eine Ehe wird. Wollte das Recht aber das
Ehesein der Ehe und nicht nur die Hoffnung darauf gewéhrleisten,
dann mifte man heutzutage als Bedingung der Zulassung zur Trau-
ung zumindest eine Art psychologisches Ehereifezeugnis verlangen -
so wie das geltende Kirchenrecht jetzt von den Brautleuten das Wis-
sen um Wesen und Eigenschaften christlicher Ehe und das freie
Bekenntnis zu ihr als Voraussetzung der Trauung verlangt. Es durfte
aber unmdglich sein, von Brautleuten bei der Meldung zum ,Braut-
examen" das Gutachten eines Psychotherapeuten zu fordern.

Die Konsequenz kann nur heif3en: Fiur die anthropologische und damit
fur die sakramentale Dimension der Ehe kann die Unauflésbarkeit
kein erzwingbarer Rechtssatz sein, sondern ,nur" ein das Gewissen
treffendes Gebot - nicht, wie gelegentlich vorschnell geschlossen wird:
eine unerreichbare Utopie! Wer dagegen die Unauflésbarkeit der Ehe
als erzwingbaren Rechtssatz versteht, muf3 ein Problem bewaltigen,
das es in keiner Rechtsordnung der Welt gibt: ndmlich innere Akte
(den Konsens beziehungsweise Vorbehalte gegen ihn) zu Rechts-
faktoren machen zu missen. Die Konstruktion,mit der das Kirchen-
recht diesem Problem entgeht, ist bekannt: die Rechtsvermutung
(Prasumption) der Ubereinstimmung von duBerem Tun und innerer
Absicht bis zum Erweis des Gegenteils (CIC can. 1060). Also rechnen

Kirchenrechtler durchaus mit faktisch ungtiltigen Ehen, deren
Ungliltigkeit aber rechtlich nicht beweisbar ist (,Putativehen”, CIC can.
1061 § 3) oder faktisch nicht bekannt wird. Welchen Sinn aber kann
eine rechtliche Kontrolle der Unauflésbarkeit der Ehe noch haben,
wenn sie sich in unzahligen Fallen mit blol3er Rechtsvermutung
begniigen muR? Kann dabei etwas anderes herauskommen als die
schon angedeutete beunruhigende Minderung der Glaubwirdigkeit
kirchlicher Eherechtspraxis?

Versteht man die Unauflosbarkeit der Ehe aber als Gebot — noch
einmal: nicht als ,Utopie" oder ,Zielvorstellung"”, sondern als in
Konsequenz des Glaubens zu tuende sittliche Aufgabe -, dann er-
ubrigt sich jede institutionelle Kontrolle. Die Ubertretung dieses
Gebotes ist Stnde, unter Umstédnden schwere Stinde (was wiederum
nicht kontrollierbar ist), die aber, wie alle Stinde, nach zugesagter
Vergebung greifen darf. Vergebung aber bedeutet Chance zu einem
Neuanfang, bei dem die Kirche, wie sonst ja auch, sich jedes Urteils
enthalten darf und muf3, ob und wie er mit reinem Gewissen vor Gott
genutzt wird.

Dies sind ungeschiitzte Uberlegungen, die eine Fernzielvorstellung
zur Reform des kirchlichen Eherechtes enthalten. Wer dagegen
einwendet, solche Uberlegungen forderten die Auflésung sittlicher
Wertmal3stdbe und ihrer institutionellen Sicherungen, der Uberschatzt
die Moglichkeiten rechtlicher Ordnung (die am Ende gegebenenfalls
die Ehe als Strafe fur eheliche Untreue verhangen muf3) und
unterschatzt die Moglichkeiten einer wirklichen Eheseelsorge®®.

d) Wirde die Kirche darauf verzichten, die Unauflésbarkeit der Ehe
rechtlich zu verstehen und zu handhaben, dann hétte sie auch kein
Problem mit den geschiedenen Wiederverheirateten. Dazu wére es
notig, das Junktim zwischen kirchlicher Trauung und giltigem
Ehevertrag vollig zu I6sen. Der Vorschlag, die Formpflicht zwar bei-
zubehalten, sie aber nicht weiter Bedingung der Gultigkeit der
Eheschlie3ung sein zu lassen, reicht nicht aus, wenn Giltigkeit nach
wie vor Unscheidbarkeit im rechtlichen Sinne bedeutet. Der Vor-
schlag, der auf der deutschen Synode gemacht wurde, hat sich denn
auch schon in der zustandigen Sachkommission nicht durchgesetzt,
und zwar mit der Begriindung, dalR dann die Problematik mit den ge-

18



schiedenen Wiederverheirateten vollends uniberschaubar wirde -
vollig richtig, denn die Wahrung der Unauflosbarkeit der Ehe I&asst sich
kirchenrechtlich nur tiber die Formpflicht kontrollieren'®. Die
Diskussion auf der Synode wirft hier ein Blitzlicht auf die Schwierig-
keit, Uber eine verfahrene Situation hinauszukommen, die nicht in der
Sache begriindet, aber seit Jahrhunderten gewachsen ist und sich
gefestigt hat.

Da also der Verzicht auf ein rechtliches Verstandnis der Unauflos-
barkeit der Ehe in der Kirche noch auf sich warten lassen wird, muf3
fur die religibse Not der geschiedenen Wiederverheirateten eine Ant-
wort gefunden werden, die mehr ist als der bisherige faktische Aus-
schluf? von kirchlichem Leben und kirchlicher Seelsorge. Man darf
Zweifel haben, ob die Kirche gut daran tate, dem Beispiel mancher
evangelischer (und orthodoxer!) Kirchen zu folgen und unter gewis-
sen Bedingungen Zweitehen Geschiedener kirchlich zu trauen. Das
MiRRverstandnis, die Kirche nehme die Unaufldsbarkeit der Ehe nicht
mehr wirklich ernst, ware kaum zu vermeiden. Bedenkt man aber im
Licht der vorausgehenden Uberlegungen, da? niemand in die Gewis-
sen solcher Ehepartner hineinschauen kann, daf? also niemand weilf3,
ob ihre ersten Ehen wirklich, also menschlich und theologisch, Ehen
genannt werden kdénnen, und daf3 vor allem eine solche neue Ehe ja
wirklich eine Ehe sein will und daher alles andere ist als ein ,wildes"
Konkubinat, dann dirfte es nicht angehen, nach altem Schema die
wiederverheirateten Geschiedenen einfach den ,hartnackigen
Sindern* (CIC can. 915) zuzurechnen und mit den daftr
vorgesehenen kirchlichen Sanktionen zu bedrohen (Handbuch des
kath. Kirchenrechts 816-819), die auch durch vielfaltige Vorschlage
pastoraler Hilfe ihrer theologischen Problematik nicht entkommen.
Statt dessen sollte sie solche Zweitehen tolerieren — und diese
Toleranz durchaus an Bedingungen knupfen (Fuchs, 102-105;
Lehmann 1974, 290-294; 304-308; Huizing, 83-104; Schneider, 298-
300; Zirkel; Zirkel/Limbeck; Breuning in: Koch/Breuning;)

In den Diskussionen der Wirzburger Synode ist deutlich geworden
auch wenn sich das nicht im Wortlaut der Beschliisse niederge-
schlagen hat —, dal3 viele Pfarrer aus seelsorglicher Verantwortung
solchen geschiedenen Wiederverheirateten, um Argernis zu vermei-
den, zum Sakramentenempfang aul3erhalb der eigenen Pfarrkirche

raten. Jedenfalls ist die Seelsorgspraxis in diesem Punkt kaum zu
kontrollieren. Manche Pfarrer handeln aus seelsorglichem Impuls
nach Luthers Prinzip, dal3 die ,hungrige Seele" die einzig notwendige
Voraussetzung zum Empfang der Eucharistie sei. Soll die Kirche aus
bloRer kirchenrechtlicher Prinzipientreue ungeriihrt zusehen, dass
geschiedene wiederverheiratete Katholiken aus Verlangen nach dem
Sakrament zum lutherischen Abendmahl gehen - und dort aus ernsten
theologischen Grinden nicht abgewiesen werden?

V. Ausblick

Wir haben in den vorausgehenden Uberlegungen so gut wie gar nicht
Uber die theologischen Differenzen zwischen katholischer und evan-
gelischer Kirche gehandelt. Das geschah nicht ohne Grund. Denn seit
Luthers Lehre von der Ehe als ,weltlich Ding" (vgl. Lell 1967,
175-180) kennt die evangelische Theologie zwar durchaus eine aus-
gedehnte ethische Diskussion um die Ehe und Uberdies eine prak-
tische Ehetradition, die nicht weniger Rollenzwénge und Konventio-
nen aufweist als das katholische Herkommen. Aber sie hat betont das
vermieden, was die katholische Tradition ihr gegeniiber gerade ver-
starkt hat: eine ,Sakralisierung" der Ehe, und wére es auch nur eine
solche im Bewul3tsein des Kirchen Volkes. Dal3 diese namlich ein
Faktum und keine blo3e Unterstellung ist, zeigt sich ja spatestens bei
den bis heute vergeblichen Bemihungen, das kirchliche Eherecht in
Richtung eines Verzichtes auf die Kompetenz fir den Ehevertrag zu
andern. Unter solchen Voraussetzungen ist ein katholisch-evangeli-
sches Gesprach Uber die Ehe wie Ja und Nein und darum nicht sehr
aussichtsreich. Anders das Gesprach mit den Humanwissenschaften.
Ihren Herausforderungen muf3te und muf3 sich auch die katholische
Theologie stellen, obwohl sie dabei gré3ere Schwierigkeiten und
Hemmungen zu Uberwinden hat als die evangelische Theologie.
Unvermeidlich steht die katholische Theologie dabei unter dem
Zwang, noch einmal neu und durchaus vorjuridisch nach der Ehe zu
fragen. Das Ergebnis aus der neueren katholischen Theologie lautet
in schoner Einmutigkeit: Die Ehe ist - weltlich, ein ,weltlich Ding",

19



und als solche hat sie Auftrag und Verheil3ung Gottes, soll sie im
Glauben gelebt werden, ist sie ,Sakrament". Auf dem Umweg tber
die neue theologische Frage nach der Ehe angesichts der Herausfor-
derung durch die Humanwissenschaften trifft man sich also neu mit
der evangelisch-theologischen Tradition. Es gibt Anzeichen, dal3 der
Streit um Sakramentalitat und Nicht-Sakramentalitat der Ehe sich
dabei von selbst erledigt (vgl. Lell 1973, 608f zu O. H. Pesch; Kasper
1977, 42.1).

[Im Originaltext schlie3en hier die Kapitel VI-VII an mit Beitrdgen von Franz-
Xaver Kaufmann und Karl-Herbert Mandel]

VIIl. Nach-Fragen an Theologie und Kirche

Wer ohne Abstriche in Lehre und Praxis auf dem Boden der
Uberlieferung bleiben will und die beiden vorangehenden
humanwissenschaftlichen Uberlegungsgange liest, mag allerlei finden,
was Angst, zumindest Ratlosigkeit erzeugen konnte. Die Konflikt-
punkte sind, wie nicht anders zu erwarten, vor allem die Griinde fur
und wider eine Ehescheidung. Aber auch die Einehe scheint
kulturanthropologisch nichts weniger als selbstverstandlich. Beides
konkurriert dann mit der in der Tat ehernen biblischen, zumindest
neutestamentlichen Grundaussage, dalR Gott die Ehe als Einehe will
und daR er sie als unldsbare will: Mann und Frau sollen ,ein Fleisch"
werden - nicht mehr zwei, sondern eins, so daf3, wer den Ehepartner
.haft", sein eigenes Fleisch hafdt (Eph 5,29). Kirche und Theologie
scheinen so in eine Zwickmihle zu geraten. Entweder 6ffnen sie sich
den humanwissenschatftlichen Argumenten und Uberlegen eine
Modifizierung der bisherigen Lehre und Praxis - wie es etwa in der
evangelischen Theologie und Kirche langst der Fall ist. Dann setzen
sie sich dem Verdacht aus, nicht nur die kirchliche Tradition, sondern
die eindeutige Weisung des biblischen Zeugnisses willkirlich und
nach menschlicher Mutmaf3ung abzuschwéachen. Oder sie beharren
auf dem unverkirzten Wortlaut der Bibel und der (sie zu bewahren
entschlossenen) kirchlichen Tradition. Dann ziehen sie sich den
Vorwurf zu, sie seien inhuman, und gerade das widerspreche dem
immer durchgehaltenen Anspruch der kirchlichen Ehelehre. Gibt es

einen Weg heraus aus dem Dilemma?

Die oben entwickelten theologischen Uberlegungen haben — unter der
Herausforderung durch die Humanwissenschaften - zu zeigen
versucht, dal3 die geltende und praktizierte kirchliche Lehre nicht nur
selber vielfaltigen historischen Wandel hinter sich hat, sondern

auch in sich selbst den humanwissenschaftlichen Anfragen gegenuber
offener ist, als herkémmlich in Theologie und kirchlicher Praxis
angenommen wird. Wenn dieser Versuch nicht ganz mi3lungen sein
sollte, waren die folgenden Gesichtspunkte zu bedenken und in Praxis
umzusetzen. Diese Gesichtspunkte sind eher Fragen als Thesen -
Fragen freilich, denen sich Kirche und Theologie nicht entziehen
koénnen.

1. Soziologie und Psychologie erbringen Argumente, die der Ehe eine
verlaBliche Partnerschaft zum Ziel setzen. Und zwar aus Grinden der
Humanitat, denn alles andere bleibt auch unter humanwissenschaft-
lichem Blick hinter der gréf3ten menschlichen Méglichkeit zurlick -
wenngleich mit diesem Votum noch kein Urteil Giber konkrete andere
Formen von Geschlechtsgemeinschaft gefallt sein soll, die in der
Kulturgeschichte auftauchen und heute wieder in der gesellschaft-
lichen Wirklichkeit oder gar in der psychotherapeutischen Praxis zur
Diskussion stehen. Wer geltend macht, hier urteilten Humanwissen-
schaftler bereits vor dem Hintergrund christlicher Auffassungen und
somit nicht vorurteilsfrei, hat selbstverstandlich recht - tragt aber dann
die Beweislast daflir, wieso das ein Einwand gegen die vorgebrachten
Argumente sei. In der Tat kann ein anderer Partnerschaftsbegriff
(etwa Partnerschaft als unverbindliches Zusammenleben, als
~Privatvergniigen zu zweit", als ,Romanze") theologisch schwerlich zur
Diskussion stehen. Aber nicht nur (angebliche) Vorurteilslosigkeit,
auch der Glaube kann den Blick fir wahre Humanitat scharfen und
Scheinhumanitat entlarven.

2. Beide Humanwissenschaften sehen sich aufgrund vertiefter
Einsichten gezwungen, in bezug auf solche verla3liche Partnerschaft,
das Risiko ihres Gelingens, die Mdglichkeiten des Scheiterns,
Differenzierungen vorzunehmen, von denen man friher nicht wissen
konnte. Deshalb sind sie in den vorliegenden lehramtlichen

20



Stellungnahmen - jedenfalls in den &lteren - und in den Uberlegungen
der theologischen Tradition noch nicht beriicksichtigt. Entscheidungs-
fragen stellen sich daher fur Theologie und Kirche erst beim
Auftauchen der neuen Gesichtspunkte und Erkenntnisse. Es wére
dann aber ein Anachronismus, fur a priori entschieden zu halten, was
noch gar nicht Gegenstand einer tberlegten Entscheidung sein
konnte.

3. Damit stellt sich die eigentliche und folgenschwere Nach-Frage an
Kirche und Theologie: Welche Griinde kdnnen sie vorbringen, die
Differenzierungen der Humanwissenschaften beziglich gelingender
und scheiternder Partnerschaft ignorieren zu dirfen - vorausgesetzt
immer, sie haben sich humanwissenschatftlich als unwidersprechlich
gesichert erwiesen? Das Urteil, darliber sei aus Griinden des
Glaubens, wie ein Blick in die ,Lehre der Kirche" zeige, bereits
entschieden, ist nicht nur, wie schon gesagt, anachronistisch, es ist
auch der Sache nach aus den dargestellten neueren theologischen
Positionen zur Sakramentalitat der Ehe nicht zu begriinden. Tenor der
theologischen Lehre von der Ehe - auch und gerade der des Trienter
Ehedekretes - ist die im Glauben gelebte, ja allererst gesehene volle
Humanitat der Geschlechterbeziehung. Glaubenszeichen, ,Zeichen
der Nahe Gottes" (Th. Schneider) ist jene unverbrichliche Liebe, die
sich dem erméaRigenden Kompromil3 entzieht und der Verzweiflung
am Menschen widersteht. Darin erweist, konkretisiert sich die Kraft
des Kreuzes Christi, die nach Trienter Lehre den Vorrang christlich
gelebter Ehe vor allen anderen Formen von Ehe begrindet. Diese ist
dadurch aber nicht gegen menschliches Scheitern versichert. Denn
wie die Gnade nach klassischer katholischer Lehre nie subjektiv
~gewill" zu machen, das heif3t, nie in unsere Verfligung zu bringen ist,
so ist auch die Gnade des Ehesakramentes nie adagquat von mensch-
licher Einsicht und menschlichem guten Willen einholbar und insofern
nie im empirischen Bereich eine Garantie gegen das Scheitern. Aber
wenn christliche Ehe gelingt, wird der Glaube es immer auf die Kraft
dieser Gnade zuruckfihren. Was aber ,Gelingen", was Humanitét der
Ehe konkret bedeuten, ist nicht abseits gesicherter Erkenntnisse der
Humanwissenschaften zu bestimmen. Gibt es dort Fortschritte - vor
allem in Problembereichen, in denen Kirche und Theologie sich schon

immer schwer taten, harte, im Namen des Glaubens fir notwendig
gehaltene Auffassungen mit der Botschaft vom Erbarmen Gottes zu
vereinbaren -, dann durfen Kirche und Theologie sich darauf
einlassen, gerade im Namen ihrer eigenen dogmatischen Tradition.

4. Nimmt man die humanwissenschaftlichen Erkenntnisse ernst, dann
kénnen weniger denn je das Eherecht und die institutionelle Stitzung
durch die Kirche das Gelingen der Ehe garantieren und jedes Risiko
ausschalten. Die Kirche und ihre verantwortlichen Amtstrager werden
auf Dauer den falligen Konsequenzen nicht ausweichen kénnen. Es
ist daher erschreckend, wenn im Handbuch des kath. Kirchenrechts
(738f) die Sakramentalitéat der Ehe — der Grund ihrer Unauflésbarkeit —
zu einer Dokumentenfrage gerinnt, an der in jedem Falle alle recht-
lichen Folgen hangen: ,Sakrament” ist die Ehe, wenn zwei Getaufte
sie schlief3en, gleichviel, ob sie sich dessen bewusst sind und das
auch wollen oder nicht — und darlber entscheidet ein Blick ins Tauf-
register (vgl. dagegen schon Fuchs, 95-97; aus evangelischer Sicht
Schopsdau, 27). Auch eine kirchlich getraute Ehe zwischen einem
Katholiken und einem Ungetauften - die der Katholik vielleicht in voller
Bejahung dessen schliel3t, was die moderne Theologie zur Sakra-
mentalitat der Ehe zu sagen weil3! - gilt kirchenrechtlich nicht als
Sakrament und ist daher durch pé&pstlichen Gnadenerweis sogar dem
Bande nach auflésbar (s. 0. S. 17). Dem Kirchenrechtler ist diese
Engfuhrung nicht anzulasten. Was soll er als Jurist anders tun,
insofern er an die Vorgabe des Amtstragers gebunden ist? Bei den
entscheidenden Amtstréagern aber gilt nach wie vor das oben (S. 7)
skizzierte institutionell-ekklesiologische Verstandnis von der
Sakramentalitat der Ehe, und dieses ist einer Anderung des kirch-
lichen Eherechts nicht glinstig. Der Anstol3 mul3 daher von der —
langst weitergekommenen - Theologie ausgehen. Sie mul} versuchen,
die verantwortlichen Amtstrager zu Uberzeugen, dal3 das Kirchenrecht
sich aus theologischen Griinden auf die Funktionen beschrénken
muf3, die es wirklich erfullen kann - und dartber belehrt heute nicht
das Konzil von Trient, das einer anderen Situation der Kirche gerecht
zu werden hatte, sondern die geschichtliche Erfahrung, wie sie unter
anderem reflektiert wird in Soziologie und Psychologie.

21



5. Wer vor solchen nicht mehr lange aufschiebbaren Wandlungen
Angst versplirt, sollte sich an einen folgenreichen und heute allgemein
mit Beifall bedachten historischen Prazedenzfall erinnern: an die
Rezeption der aristotelischen Anthropologie durch Kirche und
Theologie im 13. Jahrhundert, deren Exponenten Albert d. Gr. und
Thomas von Aquin sind. Dieser Vorgang bedeutete nichts Geringeres
als die Sicherung des Rechtes zu einer anthropologischen
Fragestellung unabhangig vom unmittelbaren Eingriff der Theologie —
zur ,humanwissenschaftlichen" Frage des 13. Jahrhunderts. Die
Gegner haben damals den christlichen Schépfungsglauben durch die
Philosophie des Aristoteles bedroht gesehen. Heute wissen wir, daf3
Aristoteles - der selbst nie an eine ,Schopfung" gedacht hat - damals
der beste Anwalt des christlichen Schopfungsglaubens geworden ist,
gegen seine platonisch Uberfremdete, die materielle Welt abwertende
Verkirzung. Die Wesenseinheit des Menschen aus Seele und Leib
stand damals unter dem auf3ersten Verdacht der Ketzerei - aber am
Ende war es Aristoteles, der dazu verhalf, dem Leib und der
Sinnlichkeit des Menschen sein biblisches und theologisches Recht
zuriickzugeben und eine herrschende Vorstellung zu Giberwinden,
wonach die Seele der eigentliche Mensch sei und die Verachtung des
Leibes ein Ausdruck christlicher ,Uberwindung der Welt". Unter
solchen Voraussetzungen kann man sich den Schritt nicht grof3 und
revolutionar genug vorstellen, der von der Augustinus verpflichteten
These des Petrus Lombardus, daf? der eheliche Vollzug durch die mit
ihm verbundenen Giiter ,entschuldigt” werde (s.o. S. 5), zur Meinung
des Thomas von Aquin fuhrt, dal3 Adams Geschlechtslust vor seiner
Sunde nicht etwa geringer, sondern gréf3er war als nachher, weil
seine Natur reiner und sein Leib daher sensibler war (Summa Theol. |
98,2 ad 3). Wenn Kirche und Theologie sich heute in dhnlicher Weise
durch humanwissenschaftliche Erkenntnisse zu einer Anderung nicht
einmal, wie damals, in Grundiberzeugungen, sondern nur in deren
Konkretisierungen und in ihrer praktischen Handhabung heraus-
fordern lieRen - der Schritt wéare kaum gro3er, sondern eher Kkleiner.
Theologie und Kirche wirden also, zusammengefal3t, keinen Verrat
an ihrer Tradition begehen, sondern deren Erfillung vollziehen, wenn
sie in Lehre, Recht und Seelsorgepraxis den humanwissenschaft-
lichen Perspektiven und Vorschlagen Rechnung triigen. Sie wirden

damit nur jene Offenheit der Trienter Lehre wiederherstellen und
fruchtbar machen, die sich nicht aus theologischen Griinden, sondern
unter dem Druck nicht immer durchschauter historischer Umstande in
den nachfolgenden Jahrhunderten verengt und verschlossen hat. In
Erinnerung an die vergleichbaren Entscheidungen, die im 13.
Jahrhundert fielen, kénnte sich auch im Bereich der Theologie der
Ehe der alte Satz bewahrheiten: Geschichte macht frei - auch frei von
der Angst vor einer ,Bedrohung" durch die Humanwissenschaften.
Denn die Angst ist kein Gitezeichen des Glaubens.

Anmerkungen

1 vgl. M. Luther, De abroganda missa privata, pars lll, in: M. Luther
WA 8, 466, 9ff.

2 Vgl. Augustinus, De bono coniugali 24, 32: PL40, 394.

% Vgl. Tertullian, Ad uxorem 118,6: CChr 1293 (zitiert bei Auer 234). Zur
Liturgiegeschichte Martimort Il 129-145.

4 Sent IV d. 26 cap. 6.

> Summa Theologiae, Suppl 42,2 in corp. (= In IV Sent d. 26: 2,2); vgl.
Summa contra Gentiles IV 78.

® Sermones de diversis 9, 35 und 93: PL 183, 565-567; 634-637; 715-
717; vgl. Lohse 117-124.

"Sent IV d. 31 cap. 1.

® WA 6, 551.

° Reprasentanten etwa: ,naiv", d.h. ohne Ahnung heutiger
Fragen:Thomas, Summa Theologiae, Suppl 42, 1-3; Summa contra
Gentiles IV 78; reflektiert: die alten Handblicher, z.B. Diekamp/Jussen I
§ 74; und jungst Handbuch des Katholischen Kirchenrechts 730-836;
vgl. aber w.u. S. 21.

19Etwa Schmaus °1960 § 287 in Verbindung mit § 289; ders. 1970 Il
494-512; ders. 21979 V/4 213-237; Volk; Wulf; auch Lehmann 1978;
Nikolas; und jungst Kaiser in: Handbuch des kath. Kirchenrechts, 737-
741.

1 Reprasentanten etwa: Ratzinger; Auer; Schulte 100-102-,136-139; Boff
1973; 1976; auch Gemeinsame Synode | 428-430 (1.3).

12 Repréasentanten etwa: Rahner; Kasper 1970, 1977; Lehmann 1972;
O'Callaghan; Griundel 57-65; Schneider 278-292; Hertz; Mieth; Koch.

22



13 Reprasentanten etwa: Duss-von-Werdt; Mihlen - in eigenartiger
Verbindung zum institutionell-ekklesiologischen Verstandnis; Limbeck
in: Zirkel/Limbeck.

 Firr die spanische Ausgabe wurden die beiden folgenden Abschnitte
aufgrund des neuen Codex luris Canonici (1983) umgearbeitet. Wo es
erforderlich war, wurde der Text vom Autor entsprechend geandert.
,CIC" bedeutet daher im Folgenden immer den neuen CIC. Wird auf
das alte Recht Bezug genommen, so ist dies durch ,CIC 1917
kenntlich gemacht. Auch wurde, soweit nétig und moglich, neuere,
nach der deutschen Ausgabe erschienene kirchenrechtliche und
moraltheologische Literatur in Text und Literaturverzeichnis eingeflgt.
Die sachlichen Urteile der beiden folgenden Abschnitte sind durch die
Umarbeitung nicht berthrt, da auch das neue Kirchenrecht nur
Einzelheiten gedndert hat — zum Teil in begrilRenswerter Weise -,
nicht aber den Grundansatz des kirchlichen Eherechts, um dessen
theologische Voraussetzungen und Probleme es im Folgenden geht.
2 vgl. die Erklarung der Glaubenskongregation zu einigen Fragen der
Sexualethik (1976). Zum Ganzen: Pfurtner; Béckle 1977.

18 vgl. die Ausfiihrungen in der schon verzeichneten Literatur; ferner
besonders: Greven und Schnackenburg in: Greven/Ratzinger 11-21-,
57-77. N. Welil/R. Pesch; Wetzel: R. Pesch; Henrich/Eid; Fuchs;
Eheversténdnis und Ehescheidung; Lehmann 1974-, Bockle 1978;
Schneider 293-300.

"Die griechisch-orthodoxe Kirche genehmigt zweimalige (kirchliche!)
Wiederheirat (Mitteilung von Prof. Nikos Nissiotis, Athen).

18 vgl. exemplarisch Kasper 1977, 84-95; zur rechtlichen Problematik
Koch - muhelos auf kirchenrechtliche Probleme anwendbar!

19 vgl. den Bericht von Béckle in: Gemeinsame Synode | 416f.

2D Auf der romischen Bischofssynode von 1980 wurde deutlich, daf3
gerade aus diesem Grunde die kirchliche Ehelehre in weiten Gebieten
Afrikas auf gro3e Schwierigkeiten stof3t. Vgl. zu dieser Synode auch
Lischer/ Bockle im Artikel Familie auf S. 87ff dieses Bandes.

Literatur:

J. Auer, Die Sakramente der Kirche ( = J. Auer/J. Ratzinger, Kleine
Katholische Dogmatik VII) (Regensburg 1972)

W. Beinert, Die Ehe als Sakrament der Kirche, in: Beitrdge zur Theologie

der Ehe (Kevelaer 1971) 11-36
F.Bockle (Hg.), Menschliche Sexualitat und kirchliche Sexualmoral
(Dusseldorf 1977)

F. Bockle, Ehe und Ehescheidung, in: Handbuch der christlichen Ehtik I,
hg. von A. Hertz/W. Korff/T. Rendtorff/H. Ringeling (Freiburg i.Br. -
Gutersloh 1978) 117-135

L. Boff, Das Sakrament der Ehe, in: Concilium 9 (1973) 459-465

L. Boff, Kleine Sakramentenlehre (Dusseldorf 1976)

Th. Bovet, Das Geheimnis ist grof3 (Tubingen 1955)

Th. Bovet, Die Liebe ist in unserer Mitte (Bern 1959)

Th. Bovet, Ehekundel (Tubingen 2963)

E. Christen, Ehe als Sakrament - neue Gesichtspunkte aus Exegese und
Dogmatik, in: Theologische Berichte Il, hg. von /. Plammatter/F. Furger
(Zurich 1971) 11-68

Concilium 6 (1970) Heft 5 (Die Ehe als Institution); 9 (1973) 8/9 (Die
Zukunft der Ehe in der Kirche); 15 (1979) 1 (Die Familie in der Krise
oder im Ubergang?)

H. Denzinger/A. Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, definitionum et
declarationum de rebus fidei et morum (Barcelona - Freiburg i. Br. - Rom
%1963 u. 8.) = H. Denzinger/P.Hiinermann (Hg.), Kompendium der
Glaubensbekenntnisse und Lehrentscheidungen. Lateinisch - Deutsch
(Freiburg i.Br. - Basel - Rom - Wien, erw. 37.Aufl.1991)( = DH)

Diekamp/Jussen = F. Diekamp, Katholische Dogmatik | (Minster
191949) 11 und Il neubearbeitet und hg. von K.Jussen (Miinster °1952,
11_121954)

J. Duss-von-Werdt, Theologie der Ehe. Der sakramentale Charakter
der Ehe, in: Mysterium Salutis 1V/2 (Zurich 1973) 422-448

Eheverstandnis und Ehescheidung. Empfehlungen des
interkonfessionellen Arbeitskreises fir Ehe- und Familienfragen
(Minchen-Mainz 1971)

E. Eichmann/K. Mérsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts aufgrund des

23



Codex luris Canonici, I-1l (Paderborn #1953; 11l 81957)

V.Eid/L. Vaskovics (Hg.), Wandel der Familie (Mainz 1981)

Erklarung der Kongregation fir die Glaubenslehre zu einigen Fragen der
Sexualethik, in: Acta apostolicae sedis 68 (1976) 77-96; deutsch:
Herder-Korrespondenz 30 (1976) 82-87

P. Fransen, (Artikelserie zur Geschichte des Trienter Ehedekretes), in:
Scholastik 25-30 (1950-1955)

J. Fuchs, Die Unaufléslichkeit der Ehe in der Diskussion, in: K. Rahner/
O. Semmelroth (Hg.), Theologische Akademie Nr. 9, Frankfurt a. M.
1972, 85-107.

Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland:

Christlich gelebte Ehe und Familie. Beschluf3. Offizielle Gesamt-
ausgabe | (Freiburg i.Br. 1976) 423-457

Geschichte der 6kumenischen Konzilien, hg. von G. Dumeige/H. Bacht,

bisher 8 Bde. von 12 (Mainz 1964ff)
H.2 Greeven/J. Ratzinger u. a. (Hg.), Theologie der Ehe (Regensburg
1972)

E. Gruber, Gott erleben. Meditationen als Glaubenshilfe (Minchen
1977)

J. Grundel, Die Zukunft der christlichen Ehe. Erwartungen, Konflikte,
Orientierungshilfen (Minchen 1978)

Handbuch der christlichen Ethik, hg. von
A.Hertz/W.Korff/T.Rendtorff/H. Ringeling, 2 Bde (Freiburg i.Br. -
Gutersloh 1978)

Handbuch des katholischen Kirchenrechts, hg. von J. Listl/H. Maller/ H.

Schmitz (Regensburg 1983)

H. Heimerl/H. Pree, Kirchenrecht. Allgemeine Normen und Eherecht
(Wien — New-York 1983)

H.-J. Helle, Ehe, Familie und Partnerschaft. Der westdeutsche

Katholizismus zwischen Glaube und Zeitgeist, in: Renovatio. Zeitschr.

fur das interdisziplindre Gesprach 35 (1979) 142-146

F. Henrich/V.Eid (Hg.), Ehe und Ehescheidung (Miinchen 1972)
A. Hertz, Die Ehe: Romanze oder Partnerschaft? in: Wort und Antwort
20 (1979) 145-148

-Humanae vitae", Enzyklika Papst Pauls VI, in: Acta apostolicae sedis
60 (1968) 481-503, deutsch: Herder-Korrespondenz 22 (1968) 418-424;
und in: Nachkonziliare Dokumentation 14, Trier 1968 (zusammen mit

dem Wort der deutschen Bischofe zur seelsorglichen Lage nach
Erscheinen der Enzyklika ,Humanae vitae")

H. Jedin, Geschichte des Konzils von Trient. 4 Bde. in 5 (Freiburg i.Br.
1949-1975)

M. Kaiser, Geschieden und wiederverheiratet. Beurteilung der Ehen
von Geschiedenen, die wieder heiraten (Regensburg 1983)

W. Kasper, Die Verwirklichung der Kirche in Ehe und Familie.
Uberlegungen zur  Sakramentalitat der Ehe, in: W. Kasper, Glaube
und Geschichte (Mainz 1970) 330-354

W. Kasper, Zur Theologie der christlichen Ehe (Mainz 1977)

G. Koch/W. Breuning, Die Ehe des Christen. Lebensform und
Sakrament (Freiburg i.Br., 1981)

T. Koch, Ehe und ,Nicht-eheliche Lebensgemeinschatft" als Thema der
Ethik, in: Die nichteheliche Lebensgemeinschaft, hg. v. G. Landwehr
(Gottingen 1978) 39-60

K. Lehmann, Zur Sakramentalitéat der Ehe, in: F. Henrich/V.Eid (Hg.),
Ehe und Ehescheidung. Diskussion unter Christen (Minchen 1972)
57-72

K. Lehmann, Unaufloslichkeit der Ehe und Pastoral flr
wiederverheiratete Geschiedene, in: ders., Gegenwart des Glaubens
(Mainz 1974) 274-294, 295-308.

K. Lehmann, Glaube - Taufe - Ehesakrament. Dogmatische
Uberlegungen zur Sakramentalitat der christlichen Ehe. Studia
Moralia 16 (1978) 71-97

J. Lell, Mischehen? Die Ehe im evangelisch-katholischen
Spannungsfeld (Minchen - Hamburg 1967)

J. Lell, Die Ehe, in: Neues Glaubensbuch, hg. v. /. Feiner /L. Vischer
(Freiburg i. Br. 1973) 590-609

B. Lohse, Monchtum und Reformation. Luthers Auseinandersetzung
mit dem Monchsideal des Mittelalters (Géttingen 1963)

K. Ludicke, Eherecht. Canones 1055-1165 (Essen 1983)

H. Martimort, Handbuch der Liturgiegeschichte, 2 Bde (Freiburg i.Br.
1965)

.Matrimonia mixta", Motu proprio Papst Pauls VI. in: Acta apostolicae
sedis 62 (1970) 257-263; deutsch in: Herder-Korrespondenz 24 (1970)
269-271; und in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts
(Bensheim) 21 (1970) 55-59; zu den Ausfihrungsbestimmungen der

24



Deutschen Bischofskonferenz, vgl. Herder-Korrespondenz 24 (1970)
501; den Text vgl. im Materialdienst aaO 95-100

G. May, Zur Auflésung von Naturehen durch pépstlichen Gnaden-
erweis, in: Theologie und Glaube 52 (1962) 130-134

E. Michel, Ehe. Eine Anthropologie der Geschlechtsgemeinschaft
(Stuttgart 1995°)

Mysterium Salutis. Grundrif3 heilsgeschichtlicher Dogmatik, hg.
von J. Feiner/M. Lohrer, 5 Bde. in 7 (Zurich 1965-1975)

Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche Glaube, hg. von J.
Feiner/L. Vischer (Freiburg i.Br. 1973, 1°1979) [°1994]

J. Neuner/H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der
Lehrverkiindigung. Neubearbeitet von K. Rahner und K.-H. Weger
(Regensburg %i97i) = NR

D. O'Callaghan, Die Sakramentalitat der Ehe, in: Conciiium 6 (1970)
348-352

J.-H. Nicolas, Das Sakrament der Ehe, in: Christusbegegnung in den
Sakramenten, hg. von H. Luthe (Kevelaer 1981) 533-595

K.- H. Ohlig/H. Schuster, Blockiert das katholische Dogma die Einheit
der Kirchen? (Dusseldorf 1971)

O.H. Pesch, ,Sakrament" der Ehe, in: Wort und Antwort 12 (1971) 109-
115; 174-180;13 (1972)1-7

R. Pesch, Freie Treue. Die Christen und die Ehescheidung (Freiburg

i.Br. 1971)

St. H. Pflrtner, Kirche und Sexualitat (Hamburg 1972)

B. Primetshofer, Pastorale Anfragen an ein christliches Eherecht, in:
Diakonia 11 (1980) 261-266

K. Rahner, Ehe als Sakrament, in: K. Rahner, Schriften zur Theologie VI
(Zurich 1967) 519-540

K. Rahner, Kirche und Sakrament (Freiburg i.Br. 1960)

/. Ratzinger, Zur Theologie der Ehe, in: H. Greven/f. Ratzinger u. a. (Hg.)
Theologie der Ehe (Regensburg ?1972) 81-116

K. Reinhardt, Sakramentalitat und Unaufloslichkeit der Ehe in
dogmatischer Sicht, in: K. Reinhardt/H. Jedin, (Hg.), Ehe - Sakrament
in der Kirche des Herrn (= Ehe in Geschichte und Gegenwart Il|
(Berlin 1971) 11-68

E. Schillebeeckx, Le Mariage. Réalité terrestre et mystere de salut | (Paris
1966)

U. F. Schmaélzle, Ehe und Familie im Blickpunkt der Kirche (Freiburg i.Br.
1979)

..Schmaus, Katholische Dogmatik. 5 Bde. in 8 (Miinchen ®1960ff)

. Schmaus, Der Glaube der Kirche. 2 Bde. (Minchen 1969/70)

. Schmaus, Der Glaube der Kirche. Zweite, wesentlich veranderte
Auflage, 6 Bde. In 13 und 1 Literatur- und Registerband (St. Ottilien
1979-1982)

Th. Schneider, Zeichen der Nahe Gottes. Grundrif3 der

Sakramententheologie (Mainz 1979) ['998]

W. Schépsdau, Konfessionsverschiedene Ehe. Ein Handbuch (Goéttingen
1984)

R. Schulte, Die Einzelsakramente als Ausgliederung des
Waurzelsakramentes, in: Mysterium Salutis 1V/2 (Zurich 1973) 46-155

V. Steininger, Auflosbarkeit unaufléslicher Ehen (Graz 1968)

G. Steininger, Trennung und Scheidung. Hilfen fir Betroffene (Graz
1984)

H. J. Thilo, Ehe ohne Norm? Eine evangelische Eheethik in Theorie und
Praxis (Gottingen 1978)

H. Volk, Das Sakrament der Ehe (Mainz 31962)

K. Walf, Einfihrung in das neue katholische Kirchenrecht (Zirich 1984)
(=)

K. Walf, Kirchenrecht (Dusseldorf 1984 (=II)

N. Weil/R. Pesch u.a., Zum Thema Ehescheidung (Stuttgart 1970)

N. Wetzel, (Hg.), Die 6ffentlichen Sinder oder: Soll die Kirche Ehe
scheiden? (Mainz 1970)

H. Wulf, Die Mischehe, in: Stimmen der Zeit 174 (1964) 1-17
A. Zirkel, Schlief3t das Kirchenrecht alle wiederverheirateten
Geschiedenen von den Sakramenten aus? (Mainz 1977)

A. Zirkel/M. Limbeck, Kirchliche Ehegerichtsbarkeit und biblisches
Rechtsverstandnis (Mainz 1981)

Das Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare
(lateinisch und deutsch) I-1ll (= Erg.-Bd. zum LThK) (Freiburg i.Br.
1966-1968)[ siehe auch Rahner/Vorgrimmler]

P.M. Zulehner, Scheidung, was dann...? Fragmente einer katholischen
Geschiedenenpastoral (Diisseldorf 1982)

<L

25



